ر آيت الكرسي

آسانی پیام توحید

مجموعدده نقارير



دانشمندمعروف آقاى محرققي فلسفى مدخليه







مصباح القسسرة ن ٹرسٹ لاہور پاکسستان

قرآن سينظر 24 الفصل ماركيث أردوبا زارلا مور - 37314311 - 37314311 - 0321



جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں نام کتاب ..... نام کتاب ..... نام کتاب ..... نام کتاب .... مؤلف ..... قام رقق فلسفى مترجم \_\_\_\_\_مولا ناالسيد محرققي نقوى اصلاح ونظر \_\_\_\_\_کتر الساح ونظر \_\_\_\_\_کتراتی فني معاون \_\_\_\_\_قلب على سال كم يوزنگ ..... فضل عباس سال (الحمد گرافتس لا ہور) سال اشاعت \_\_\_\_\_ ۲۵۱۵ ء ناشر ..... ناشر ..... ناشر ..... مصباح القسر آن ٹرسٹ لا ہور ېلايي------

ملىنے كار

قرآن سينٹر 24 الفضل ماركيٹ اُردوبا زارلا ہور۔ 37314311-0321-4481214,042

www.misbahulqurantrust.com

فهرست مضامين

| صفحةمبر | عنوانات                                       |
|---------|-----------------------------------------------|
| 4       | عرض نا شر                                     |
| 6       | مقدمه                                         |
| 8       | آیت الکرسی                                    |
| 9       | پہلی تقریر <b>-کلمہ</b> تو حید یا نعرۂ آ زادی |
| 38      | دوسری تقریر _حیات وزندگی                      |
| 87      | تیسری تقریر _ قیوم کی وضاحت                   |
| 115     | چوتھی تقریر۔نیند کےاسباب                      |
| 154     | پانچویں تقریر۔کا ئناتکاما لک حقیقی            |
| 196     | چھٹی تقریر۔مس <i>ک</i> ہ شفاعت                |
| 228     | ساتویں تقریر علم الہی                         |
| 259     | آ ٹھویں تقریر علم بشراورمشیت الہی             |
| 285     | نویں تقریر ۔ کرسی کے معانی                    |
| 310     | دسویں تقریر۔کا ئناتکا محافظ                   |
| 332     | اختآميه                                       |

سم التدالر حمن الرحيم

عرض نابشر

امیرالمونین حضرت اما معلی علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ میں نے حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا: ہر کلام سے برتر قرآن، قرآن میں سے برتر سورہ بقرہ اور سورہ بقرہ میں سے برتر آیت الکری ہے۔ <sup>[1]</sup> چنانچہ ایران کے عالی قدر دانشہ نداور قادر الکلام خطیب آقای محمد تقی فلسفی نے آیت الکری کو اپنا موضوع سخن قرار دے کر اس پر سلسل دس تقریریں فرمانیں جو بعد میں ' ہیئت نشر معارف اسلامی' نہران سے بنام آیت الکری : پیام آسانی تو حید ایک کتاب کی صورت میں شائع ہوئیں۔ یہ کتاب اس قدر مقبول ہوئی کہ اب تک اس کے میں شائل کرتے : الات میں مصباح القرآن ٹرسٹ نے اس کتاب کو اپنے قرآنیات کے سلسلہ اشاعت میں شائل کرتے ہوئے اس کا اردو ترجمہ آیت الکری: آسانی پیام تو حید کنام سے شائع کیا ہے جو اس وقت آپ کے ہاتھوں میں ہے۔

آ قای فلسفی کی بیشاندار تالیف اگر چینفسیر سے متعلق ہے، لیکن اس میں انہوں نے شان نزول کی روایات، صرف ونحو کی ترکیبات اور تفسیر کی مقولات کوایک طرف کر کے آیت الکری کے جملوں کی براہ راست نشر کے وتفصیل کا طریقہ اختیار فرمایا ہے۔ اس ضمن میں انہوں نے آیات واحادیث سے مدد لینے کے علاوہ ارضات، فلکیات، طبیعات، حیاتیات، نفسیات، کیمیا، سائنس، فلسفہ، منطق اور دسیوں علوم کے قدیم وجدید ماہرین کے بیانات کے ساتھا پنے مطالب کی وضاحت فرمائی ہے۔

اس سلسلے میں آقای موصوف نے آثاراہل ہیت کا حوالہ دیتے ہوئے بیڈابت کیا ہے کہ آج انسان جس علمی وفنی کمال تک پہنچا ہے، ہمارے پیشوایان دین خدا کے بخشے ہوئے علم کی بنا پرڈیڑھ ہزار برس پیشتر اس سے آگاہ تھے۔اس کے ساتھ ہی آپ نے سیا مرجمی واضح فرمایا ہے کہ انسان علم اشیاءاور تسخیر فطرت میں جہاں تک بھی پہنچ گاعلم الہٰی کے مقابل اس کا عجز برقر ارر ہے گا۔ کیونکہ سی جس مقام تک رسائی حاصل کر بے گا وہاں آگری منز لیں اس کی ہمت کولاکار تی نظر آئیں گی۔

دانشمند محترم آقای فلسفی نے آیت الکری کے مفاہیم کے بیان میں بڑے فاضلانہ انداز میں منکرین خدا مادیین کے مفروضات کا ابطال، بعض پر جوش موحدین کے نظریات کی تر دیداور کٹی ایک مفسرین کے اشکالات کوحل فرماتے ہوئے وجود خدا کا اثبات، تو حید دشرک کے حدود کی تعیین اور اسلامی عقائد کی معقولیت کو واضح فرمایا ہے۔

🗉 مجمع البيان / ٢٠ ۳

المحيري المري: آساني بيام توحيد المحي المحيج المح

آیت الکرسی کی ان تشریحات میں آقای فلسفی نے اس کو آسانی پیام تو حید کے طور پر روشناس کراتے ہوئے بتایا ہے کہ تو حید درعبادت اور یکتا پر تق کے بغیر انسان اپنے شرف انسانی سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ گو یا حقیقی انسان وہی ہے جو یکتا پر تق کی روش پر گا مزن رہ کرخالق کا ئنات کی بخش ہوئی حاکمیت کو بروئے کا رلائے اور اشیائے عالم سے قانون الہٰ کی مطابق استفادہ کرے۔ یعنی وہ کا ئنات کی غلامی سے آزاد ہو کرخالق کا ئنات کے سامنے جوابد ہی کے احساس کے ساتھ زندگی بسر کرے اور فلاح دارین حاصل کرے۔

مندرجہ بالاخصوصیات کے لحاظ سے بیر کتاب آقای فلسفی کے علمی مراتب اورز ورخطابت کا شاہ کار ہے۔ نیز تفہیم قر آن کے ذیل میں مختلف علوم دفنون پر مشتمل مباحث کا ایک حسین مرقع ہونے کے باوصف ہر سطح کے افراداور خاص کرنسل جواں کے لیے قر آنی حقائق سے آگاہی کا دکش اور معلومات افزاذ ریعہ ہے۔

سطور بالامیں ہم مولف علام آ قای فلسفی کے علم ودانش کی و سعتوں اور فکر ونظر کی رفعتوں کے ساتھ اس کتاب کی خوبیوں اور دلکشیوں کے ذکر میں مصروف رہے ہیں۔ اب مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس کے فاضل مترجم اور ترجے کے متعلق مختصراً اظہار نظر کر دیا جائے۔ اس کتاب کے مترجم محتر م مولا نا السید محد تقی نقو می تقریر و تحریر کی اعلی صلاحیتوں سے ہم ہ ور ہیں۔ موصوف نے زیر نظر کتاب کے فارس متن کی علمی وفنی اصطلاحات ، دقیق علمی مباحث ، گونا گوں مضامین اور پر شکوہ عبارات کو بڑے شف وخوبی سے اردو میں منتقل کیا ہے۔ خداوند عالم موصوف کی اس اہم قر آ نی خدمت کو بحق معصومین قبول فرما کے ۔ کیا ہے۔ خداوند عالم موصوف کی اس اہم قر آ نی خدمت کو بحق معصومین قبول فرما ہے۔ ہمیں اُمید ہے کہ صاحبانِ علم و تحقیق حسب سابق<sup>د</sup> دمصب ح القرآن ٹرسٹ ' کی اس کو شش کو بھی پیند بیدگی کی نظر سے دیکھیں گاور اس گوہر نایاب سے بھر پورعلمی و محلی استفادہ فرما نمیں گے۔ اور ادارہ کو اپنی قبی تو اور ای سی سی میں میں تعین گاور

سکتے ہیں ویب سائٹ کالیڈریس: www.misbahulqurantrust.com------والسلام

اراكىين مصباح القىسىرة ن ٹرسٹ لا ہور پاكستان

مقرمه

یکتا پرستی یا تو حید عبادت ۔ تمام اللی پنی بیران اور آسمانی ادیان کے اہداف میں سے ایک عظیم ہدف رہی ہے۔ گزشتہ تمام زمانوں میں نمائندگان خدا شرک اور بت پرستی کے خلاف مسلسل برسر پرکارر ہے اور اس راہ میں سخت ترین مصائب اور مشکلات کا سامنا کرتے رہے ہیں ۔ یہاں تک کہ بعض بزرگان کواس جہاد مقد ت میں اپنی جان کی قربانی بھی پیش کرنا پڑی ہے۔

پیامبران خدا پرامرالہی سے بیقرار دیا گیاتھا کہ وہ عوام کی فطرت میں ودیعت کردہ قوت فکر وعقل کو بیدار کریں، انسانی معاشرے میں ایک فکری حرکت پیدا کریں فکرواندیشہ کے سائے میں ان کوخدائے واحد کی طرف متوجہ کریں اورخود ساختہ معبودوں ک پرستش سے بازرکھیں۔

ان تمام پیغیران کا ایک فریفنه بیجی تھا کہ نادان افراد نے غلامی کی جوز نجیریں اپنے ہاتھوں اپنی گردنوں میں ڈال رکھی ہیں، وہ سلسل کوشش کرتے ہوئے ان زنجیروں کوکاٹ دیں اور انہیں موجودات ارضی وساوی کی بندگی ہے آ زاد کریں، چنانچہا نبیاء کرام ؓ اس راہ میں قابل ذکر حد تک کا میاب بھی ہوئے ہیں۔ جس زمانے میں اسلام کے عالی قدر پیثوا حضرت محد صلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم معبوث ہوئے، اس وقت دنیا جہالت و نادانی اور شرک و گمراہی کی آگ میں جل رہی تھی۔ اس پوری دنیا میں لوگ قات ماہتاب، ستارگان، ارباب انواع، بت و آتش، در خت وحیوان اور اس قسم کی دیگر اشیاء کو معبود تسلیم کرتے سے۔ بلکہ ان کی پر ستش میں سرگرم اور خوش سے اور بے اصل عقائد ایک ہلاکت بار کالی گھٹا کی طرح سارے جہان پر اپنا سا ہیڈالے ہوئے سے۔

رسول اکرم نے اپنی دینی تبلیغات اور اصلاحی منصوب کا آغاز توحید ویکتا پر سی کی طرف دعوت کے ذریعے فرمایا اورلوگوں کو'لا الہ الا اللہ'' ایسے کلمہ توحید کی تعلیم دی جوایک نعرہ آزادی اور شرک کی بنیا دوں کو ہلا دینے والاعظیم کلمہ بھی ہے۔ آپ نے اعلان فرمایا کہ تم لوگ اس کلمہ طیبہ کی برکات سے فلاح وسعادت پانے میں بہت جلد کا میاب ہو سکتے ہو۔

قرآن مجید میں اس کلمہ تو حید کا بار بار ذکر ہوا ہے، نیز اس میں یکتا پر سی اور معبود برت کی صفات کا بیان کرنے والی کثیر آیات بھی موجود ہیں، لیکن روایات واحادیث کے بموجب ان سب آیات میں سے اہم اور جامع ترین آیت الکر سی ہے۔ بیہ کتاب جو گفتار فلسفی'' آیت الکر سی ایک آسانی پیغام تو حیز' کے عنوان سے قار نمین محتر م کی خدمت میں پیش کی جارہ ہے۔ بید دور حاضر کے نامور مفکر اور شہور خطیب جمعہ السلام والمسلمین جناب آ قائی محد تقی فلسفی مدخلہ کی دس تقاریر کا مجموعہ ہے۔ اس کتاب میں آیت الکر سی کے تمام جملات کی تفسیر واضح ، رواں اور قابل فہم عبارت میں بیان کی گئی ہے۔ پھر ہر جلے ک ذیل میں اس سے مناسبت رکھنے والے علمی اور دینی مسائل میں سے سی ایک پر مفصل گفتگو بھی کی گئی ہے۔ المحيج المحيد المرتبي المرتبي الموحيد المحقق المحتري المحتر المحقق المحتر المحت

اس کتاب کے مطالعہ کے دوران اس میں مذکور آیات و روایات میں باریک بینی سے ایک قاری کو اسلام کی بلند ترین تعلیمات سے آشائی حاصل ہو سکتی ہے۔ مزید سے کہ اس کے مطالعہ سے تعلیم یافتہ اور جوان طبقہ کے اذ ھان میں ابھرنے والے سوالات کے جوابات بھی سامنے آجاتے ہیں۔

ادارہ ' ہیئت نشر معارف اسلامی' قبل ازیں موصوف خطیب معظم کی چندایک تقاریر جو' بچہ اورورا شت وتر بیت' اور' 'جوان اور عقل واحساسات' کے موضوعات سے متعلق تقییں، انہیں چار ضخیم جلدوں میں پیش کر چکا ہے۔ چنانچہ ادارہ ہذا کا میڈ کس طبقات میں بالعموم اور تعلیم یا فتہ طبقہ میں بالخصوص مورد استقبال قرار پایا اوران کتابوں کی بےمثال پذیرائی ہوئی ہے۔ بنابریں' ہیئت نشر معارف اسلامی' کوامید ہے کہ بیہ کتاب بھی حسب سابق خصوصی تو جداور عوامی استقبال کا فخر حاصل کر پائے گھ

ہیئت نشر معارف اسلامی دی ماہ۔ا ۵ سا ہے۔ ش

> '' آیت الکرس ایک آسانی پیام تو حید'' کااردوتر جمه ملت اسلامیه پاکستانیه کی خدمت میں پیش کیا جار ہا ہے۔ خداوند عظیم سے دعا ہے کہ وہ تمام افراد ملت کو اس دریائے فیض سے سیراب ہونے کی تو فیق بخشے نیز ہمیں مندرجہ بالاعظیم تصنیفات کا بھی اردو تر جمہ کرنے کی ہمت اور دین کی خدمت کا مزید موقع عنائیت فرمائے۔

سيدمجرتقي نقوى مترجم



#### بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

ٱللهُ لَا المَالَّا هُوَ ٱلْحَىُّ الْقَيُّوْمُ الآتَاخُنُ لَا سِنَةٌ وَكَلانَوُمٌ لَهُ مَا فِي السَّلوٰتِ وَمَا فِي الْارْضِ مَنْ ذَا الَّنِيْ يَشْفَعُ عِنْكَةَ الَّا بِإِذْنِهِ نَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيُرِيْهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيْطُوْنَ بِشَى مِنْ عِلْبِهَ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّلوٰتِ وَالْاَرْضَ وَلَا يَحُوُدُهُ حِفْظُهُمًا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ (

(سورة البقرة آيت نمبر ۲۵۵)



یہلی تقریر

كلمة توحيد يانعرة آزادي

بسم التدالرحمن الرحيم

اللدتعالى اين كتاب مي فرما تاج: أَمَدُهُ لَزَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ

دس راتوں پر مشتم مجانس کے اس سلسلے میں ہم انشاءاللہ آیت الکرسی کوموضوع گفتگو بنائیں گے اور قرآن کریم کی اس اہم ترین آیت کومور دبحث قرار دیں گے۔ گفتگو کی ترتیب اس طرح ہوگی کہ ہم ہر شب اس کے ایک جملے کواس کے مختلف جہات سمیت زیر بحث لائیں گے، تا کہ سامعین محترم کے لیے ایک عمومی استفاد سے کا موجب ہو۔

آيت الكريري كي وحدشميه

اس آیت کانام ۔ آیت الکرسی۔ رکھنے کی وجدوہ لفظ<sup>ر :</sup> کرسی' ہے جواس میں مذکور ہے اور اس کی مناسبت سے بینام رکھا گیا ہے۔لیکن یا در ہے کہ اسے بینا معوام کے رتجان اور ان کی تشخیص کی وجہ سے نہیں ملا اور نہ مسلما نوں نے از خود اس کا بینا منتخب کیا ہے بلکہ اس نام کا صدور خود جناب رسول ٹے دا ایسے عظیم اسلامی پیشوا کی زبان مبارک سے ہوا ہے۔ چنا نچہ شعید واہل سنت ہر دوفریق کی روایات میں منقول ہے کہ خود جناب رسول ٹے دا ایسے عظیم اسلامی پیشوا کی زبان مبارک سے ہوا ہے۔ چنا نچہ شعید واہل سنت ہر دوفریق کی کی پیروی کی اور اسی طرح اصحاب اور تابعین کی زبانوں پر اس کا یہی نام حتی کہ اب چودہ صدیوں کے بعد بھی قرآن مجید کے تمام پیروکاروں اور پورے کرہ ارض میں اس کا یہی نام شہور ہے اور اس آیت کی پیچان بن گیا ہے۔

آیت الکری میں پروردگارعالم نے اپنے بارے میں الٰہیت کے ان صفات عالیہ کا تذکرہ فرمایا ہے جو داقعی اور حقیقی معبود کے لائق ہیں۔ چنانچہ اس بارے میں حیات۔قومیت۔مالکیت۔ابدی علم اورقدرت کا ملہ کا ذکر فرمایا ہے۔

اس آیت مبار که میں سولہ بارخداوند تعالیٰ کا تذکرہ آیا ہے کہ بھی تواسم مبارک کے ساتھ اور کبھی ذات اقدس کی طرف

🗓 سورہ بقرہ آیت ۲۵۵

ایک پےظیرآیت

المحيج المحج المحتري: آساني پيام توحيد المحترج المحجج المحج المحترج المحت

ضمیر سے اشارہ ہوا ہے بنابریں بیرکہنامکمن ہے کہ اس اعتبار سے بیدآیت قر آن مجید میں اپنی نظیر آپ ہے اور اس کی مثل کو کی اور آیت *ہیں ہے*۔ اس آیت شریفہ کے گہر بے مضامین اور بلند مفاہیم ہر دور میں تمام طالبان حق وسعادت کے لئے کیتا پر تی کا بہترین درس اورشرک دتو ہم پرتی کی قید سے نجات دلانے والے بہترین تعلیمات پیش کرتے رہے ہیں۔ آیت الکرس کی معنوی بلندی اور روحانی عظمت کے بارے میں رسول اکرم اورائمہ طاہرین علیہم السلام سے کثیر تعداد میں ا ردایات نقل ہوئی ہیں۔ چنانچہ ہم آپ کے علم واطلاع کے لئے ان میں سے چندا یک کی طرف اشارہ کئے دیتے ہیں۔ عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم انه قال: إن اعظم آية في القرآن آيه الك سي 🗓 رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں۔ قرآن کریم میں عظیم ترین آیت۔ آیت الکر تی ہے۔ عن على عليه السلام انه قال، لو تعلمون فيها لما تركتموها على حال ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: اعطيت آيه الكرسى من كنز تحت العرش لمريوتهانبي قبلي 🖫 حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں۔اگرتم اس آیت کریمہ کے اندر موجود آثار معنوی سے آگاہ ہوتے تو اسے سی حالت میں ترک نہ کرتے۔ ہاں تورسول اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے آیت اکر سی عرش کے پنچ محفوظ خزانے میں سے عطا کی گئی ےاور مجھ سے قبل کسی بھی نبی کوالیں آیت عطانہیں ہوئی۔ عن على عليه السلام قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول يا على سيد الكلام القرآن وسيد القرآن البقرة وسيد البقرة آية الكرسى يأعلى ان فيها لخمسين كلمة في كل كلمة خمسون بركة حضرت على عليه السلام سے ايک حديث ميں مروى ہے كدرسول اكرم صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم نے فرمایا: اے علیٰ : ہر كلام كارئيس اور بزرگ و برتر قر آن کی سردارسور هٔ بقر ہاورسورهٔ بقر ہ کی سردارآیت الکرسی ہے۔ پھرفر مایا! آیت الکرسی میں پچاس کلمات ہیں اور ہر کلمہ میں یجاس برکات موجود ہیں۔

عن ابى عبد الله عليه السلام قال: ان لكل شيئي ذروة وذروة اقرآن آية

<sup>™</sup> تفسیرروح المعانی ج۳ص•۱ ۳ تفسیرروح المعانی ج۳ص•۱ ۳ تفسیر مجتع البیان ج۱۷۲۰ ۳۰ ۳۰ ۳۰



#### الكرسى 🗓

امام جعفرصادق علیہ السلام فرماتے ہیں: ہر چیز کی ایک چوٹی اور ایک اعلیٰ نقطہ ہوتا ہے اور قرآن میں بیاعلیٰ وبرتر مقام آیت الکرسی کوحاصل ہے۔

# آیت الکرسی کی مقدار

اس میں کوئی شک نہیں کہ آیت الکری کا آغاز ' اللہ لا الہ الاھؤ' سے ہوتا ہے۔لیکن کیا آیت الکری فقط ایک ہی آیت ہے اوراس کا اختتام' وھوالعلی العظیم' پر ہوجا تا ہے یا بیتین آیتوں پر شتمل ہے اوراس کا اختتام' دھم فیہا خالدون' پر ہوتا ہے۔؟ بیہ بات قابل غور ہے اوراس میں اختلاف بھی کیا جا تا ہے۔

ہفتہ کے روز دشب میں جونمازیں مستحب ذکر کی گئی ہیں یا سال کے بعض مقررہ ایا م یا راتوں کی مناسب سے جونمازیں مستحب قرار دی گئی ہیں ان میں سے بعض میں آیت الکرسی کی اس آیت یا ان چند آیات کی تلاوت کی قید لگائی گئی ہے۔

ان نمازوں میں سے ایک نماز شب دفن میت ہے کہ اس میں آیت الکری کی تلاوت کا حکم دیا گیا ہے۔ چنانچہ کتاب ' العروة الوثقی' اور ' تحریر الوسیلہ' میں ملتا ہے کہ ( والاحوط قر اُۃ آیت الکری ۔ الی یھم فیہا خالدون' احتیاط یہی ہے کہ آیت الکری کی قر آت ان تین آیتوں کی مقدر میں ' بھم فیہا خالدون' کتک کی جائے۔ کتاب ' العروۃ ' میں تو یہ جملہ بھی مذکور ہے۔

ولواتى بغير الكيفية المن كورة سهوا اعاد ولو كان بترك آيه من انا انزلنا اور آية من آيه الكرسي

ليعنى اگركونی شخص مجول كرنماز كيفيت كوبدل د تواسے اعدا كرنا چاہئے۔ ہاں وہ تبديلى خواہ انا انزلناہ كى آيت ميں سے كسى آيت كوترك كرنے يا آيت الكرى كى آيات ميں سے كسى آيت كوترك كرنے ہى سے ہوئى ہوتو بھى اعادہ كرے۔ اب اس فتو كل سے توبيذ يتيجہ برآمد ہوتا ہے كہ صاحب كتاب كے نزد يك آيت الكرى نين آيات پر مشتمل ہے۔ بعض روايات سے بياستفادہ ہوتا ہے كہ آيت الكرى فقط ايك آيت ہے اور علماء ومفسرين كى ايك كثير تعداد بھى اسى ايك آيت كوآيت الكرى كہتى ہے جو'' اللہ لا الہ الاھو' سے شروع اور' وہوالعلى العظیم' پر ختم ہوتی ہے۔ چونكہ اس وفت ميرا موضوع اس خلتے كی شخص كر نام ہيں۔ لہندا اسى قدر كہنا كافی سجھتا ہوں۔ البتہ بيديا دوھانى كرائے چلتا ہوں كہ ان مجال ميں ميرا موضوع بحث فقط بي آيت كر يہ ہى ۔ لاہ اس قدر كہنا كافی سجھتا ہوں۔ البتہ بيديا دوھانى كرائے چلتا

🗉 تفسير مجمع البيان ج ١ ـ ٢ ص ٢٠ ٣ ـ ١١ ٣

ايت الكري: آساني پيام توحيد 🖉 🚓 🚓 🖓 🖓 🖫

آیت الکرسی کاہدف

آیت الکرسی کابنیا دی ہدف اور اصلی مقصد میہ ہے کہ عوام الناس عبادت میں موحد بن جائیں۔وہ ایک خدا کے علاوہ کسی اور کی پرستش نہ کریں اور کسی اور موجود کے سامنے بندگی اور عاجزی سے سرنہ جھکا عیں۔اس آیت کا مقصد میہ ہے کہ معبود واقعی یعنی ذات اقد س الہی جو درحقیقت قابل عبادت ہے لوگوں کو اس سے واقفیت دلائے ،اس کی پہچان کرائے ،ان کے قلوب میں یکتا پر سی کی دوح پیدا کرے،انہیں شرک اور غلط بندگی سے آز ادکرائے اور نارواذلت سے نجات دلوائے۔

میں اس آیت کریمہ کے ہدف کی ہمیت کوزیا دہ اجا گر کرنے ، اس کی معنوی قدر وقیت کونمایاں کرنے اور اس سے پچھ زیادہ واقفیت کے لئے مناسب سمجھتا ہوں کہ آیت الکرس کے جملوں کوتوضیح وتشریح سے قبل دو مطالب کو بطور تمہید آپ کی خدمت میں ذکر کروں ۔

آ زادی بشر

(۱) ای جہان کی تمام موجودات اپنے رب دانا وخالق توانا کے سامنے بے قید وشرط مطیع دتائع ہیں۔ اس خدائے بزرگ وبرتر کے سامنے بیساری مخلوق بے چون و چرا سرتسلیم خم کئے ہوئے ہے۔ ان میں بشر ہی ایک ایسی مخلوق ہے کہ جواس کلئے سے منتشخل ہے کہ اس خالق نے اسے کچھ آزادی اور اختیار مرحت فرمادیا ہے۔

انسانوں کا ایک گروہ ایسا ہے جواپنے ارادہ۔اختیاراور پوری آ زادی کے ساتھ عقل کو کام میں لاتا اواللہ تعالٰی کی پر حکمت آیات کا مطالعہ کرتا ہے تو وہ رب العالمین پرایمان لے آتا ہے اورانتہائی معرفت وخلوص کے ساتھ اس ذات مقدس کی پرستش و ہندگی میں مکن ہوجا تاہے۔

انسانوں کا ایک اور گروہ ایسا ہے جواپنی عقل کو دبا کر پامال کرتے ہوئے اس آزادی واختیار سے غلط فائدہ اٹھا تا ہے۔ یہ لوگ جاہلا نہ تقلید اور عقل دشمنی کی وجہ سے شرک اور گمراہی کی طرف مائل ہوجاتے ہیں اور غیر خدا کی بندگی کرتے اور اس کے سامنے ذلت سے اپنی گرددن جھکا دیتے ہیں۔ اس کے نتیج میں وہ یکتا پر تی اور تو حید عبادت کی عزت اور افتخار سے محروم ہوجاتے ہیں اور خود کو رب بزرگ و برتر کے ہاں مستوجب سز ابنا لیتے ہیں۔

آيت سجده

اَلَم تَرَ آنَّ الله يَسْجُلُ لَهُ مَنْ فِي السَّلوْتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُوُمُ وَالجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَآبُ وَكَثِيْرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيْرٌ حَتَّ عَلَيْهِ التي الكرى: أسانى بيام توحيد من التي الكرى: أسانى بيام توحيد المحافي المح

سجدہ ایک عبادت گزار کی طرف سے اپنے معبود کے سامنے بالاترین بندگی اور تذلل ہے، آپ دیکھنے کہ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی فرمار ہا ہے کہ تمام ارضی وسادی موجودات اور تمام اجرام فلکی خدا کا سجدہ کرتے ہیں لیکن جب وہ انسان کاذکر فرما تا ہے تو اسے دوگر وہوں میں تقسیم کردیتا ہے۔ایک گروہ وہ جوخداوند تعالیٰ کی بندگی قبول کرتا اور دیگر موجودات کی طرح اس کا سجدہ کرتا ہے اور دوسرا گروہ بندگی اور سجد سے منکر ہوکر عذاب الہٰی کا مشخق قرار پا تا ہے۔

پس معلوم ہوا کہ بشر جہان نکلیف میں ایک آزاد فرد ہے۔ یہ الہٰی بھی بن سکتا ہے او مادی بھی خدا پر ست بھی بن سکتا ہے اور بت پر ست بھی، یہ اختیار رکھتا ہے اور درست یہ اس کی مرضی ہے۔ یعنی چاہے وہ اللہ تعالیٰ کے ادامر کی اطاعت کرے یا نافر مانی کرے۔ یہی اس کی استثنائی کیفیت ہے جس سے بشر کا معاملہ روئے زمین کے دیگر تمام موجودات سے جدا گانہ ہوجا تا ہے۔

(۲) ماضی اور حال کی تمام اقوام جو یکتا پرتی اور ذات واحد کی عبادت سے عملاً منحرف ہو کرارضی یا سادی موجودات میں سے کسی کے سامنے بطور عبادت سرجھکاتی اور غیر خدا کے لئے ذلت و بندگی کرتی رہی ہیں انہیں بھی دوگر وہوں میں تقشیم کیا جاسکتا ہے۔ گروہ اول: - اس گروہ میں وہ لوگ شارہوتے ہیں جو دراصل خود ساختہ معبودوں کے خدا ہونے کا عقیدہ نہ رکھتے تھے، بلکہ جان ومال یاعزت وشرف کی تلف کے خوف سے بتوں کی پرستش کرتے تھے چنانچہ بظاہر وہ ان کی الو ہیت کا اعتراف کر لیے کہ مختلف صورتوں میں انہیں بیخوف لاحق ہونے کا امکان ہو تا ہے۔

عمومي افكاروخيالات سيخوف

ہربت پرست اور متعصب معاشرے میں کئی ایسے عاقل اور دانا افراد ہوتے رہے ہیں جو باطنی طور پرعوام کے غیر معقول اور جاہلا نہ کردار سے نفرت کرتے اور بت پر تی سے بیز ار ہوتے تھے۔لیکن عوام کے افکار وخیالات، ان کی طرف سے اذیت پان اور اجتماعی مقاطعہ کا خوف انہیں اپنے طبعی میلانات کی خلاف ورزی پر آمادہ کردیتا تھا نچنا نچہ اس ڈرسے وہ عوام کے ساتھ ہم آواز ہو جاتے اور ان جاہلوں کے ساتھ بت پر تی کے مراسم میں شرکت کرتے رہتے۔ پس اس طرح سے دہ اپنے کوان تمام خطرات سے محفوظ

🗓 سورہ جج آیت ۸ا

المحيج المحير المحتري الماني بيام توحيد المحتج ا

کر لیتے کہ جن کاعوام کی مخالفت کی صورت میں انہیں ڈرہو تا تھا۔

بسااوقات ایسابھی ہوتا رہا ہے کہ ایک قوم میں پھردانا اور تجربہ کارلوگ محرومیت ومشکلات کے سخت حالات میں زندگی گز ارر ہے ہوتے اوران پرایسے خود سر اور ظالم فرمان روا مسلط ہوتے کہ جوفقط حکومت کرنے تک اکتفا نہیں کرتے تھے۔ بلکہ اس سے بڑھ کروہ خدائی کا دعو کی کردیتے اورعوام کو حکم دیتے کہ وہ ان کی پوجا کریں اوران کے سامنے عبودیت و بندگی کا سجدہ ادا کریں۔ ان حالات میں ان دانا لوگوں کے گروہ کے لئے سوائے اس کے کوئی چارہ نہ ہوتا کہ ان حکمرانوں کی الوہیت کا اقرار کریں اورانکی اطاعت بچالا سی بے کیونکہ حالات اس قدر سکین ہوتھ تھے کہ ایک ادنی سی مخالفت بھی سخت ترین شکن جوں اور اوک سے دو چار کردیتی تھی ۔

انہی جروخودسری سے مختور دماغ رکھنے والوں میں سے ایک بدتر مثال فرعون مصرکی ہے جو حضرت موئی بن عمران کے زمانے میں ہوا، پیشخص خدائی کا دعو کی کرتا اور عوام کواپنی پرستش و بندگی کی دعوت دیتا تھا۔ قر آن مجید میں حضرت موئی علیہ السلام کے واقعات کے بیان میں فرعون کے دعوائے الوہیت، اس کے غرور آمیز کلمات اور نا وافعال کا ذکر بڑی صراحت کے ساتھ آیا ہے۔ یہ بیان میں فرعون کے دعوائے الوہیت، اس کے غرور آمیز کلمات اور ناروا فعال کا ذکر بڑی صراحت کے ساتھ آیا ہے۔ اِذْهَبَ اِلْی فِرْ عَوْنَ اِنَّهُ طَعْی اَلَٰ فَقُلُ هَلُ لَّكَ اِلَّى آنُ تَذَرَّ کَی اُلَ وَ آلَ مِی اِلْی ت فَتَخُشی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علی میں میں میں میں میں میں میں معرف میں معرف مول ہے ہو مول مول کے دعوت فَتَخُد مَنْ مَنْ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ میں اللہ میں میں میں میں مور میں مول میں مول میں مول

قيام موتى عليهالسلام

خداوند تعالی نے حضرت موتی علیہ السلام کوتکم دیا کہ فرعون کے ہاں جاؤ کہ وہ بڑا سرکش ہو گیا ہے اسے کہو کیا تو چا ہتا ہے کہ کفر سے پاک ہوجائے اور میں تجھے پر وردگار کی راہ دکھاؤں تا کہ تواس کی عظمت سے ڈرنے لگے اور اس کے سامنے تعظیم کے لئے سر جھکا دے؟ پس حضرت موتی علیہ السلام تکم خدا کے مطابق فرعون کے پاس پہنچ اور اسے ایک بڑا مجمزہ بھی دکھایا لیکن بجائے اس کے کہ فرعون اسے بیدار ہوتا اور اس مہلت سے فائدہ اٹھا تا، وہ حضرت موتی علیہ السلام کو جٹلانے لگا اور حسب سابق عصیان وطغیان پر بر قر ار رہا۔ پھر اس نے موتی علیہ السلام سے روگردانی کر لی اور این تازہ کو شتوں میں مصروف ہو گیا۔ پس اس نے اپنی تم ملکت کے بڑے بڑے سرداروں کا اجلاس بلایا اور ان کے اجتماع میں دیوانہ وار اپنی سابقہ گفتگو کو دہرانے لگا۔ وہ بلند آواز سے بولا: میں ہی تمہار ا

فرعون نے یہاں تک ہی اکتفاءنہ کی کہ صرف اپنی خدائی کا تکرار کر تا اور اپنی الوہیت کا اعلان کرتا۔ بلکہ اس نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کوکھلی کھلی دھمکی دی اور بولا : اگرتو نے معبود کے طور پر میر ے علاوہ کسی اور کو منتخب کیا تو میں دوسروں کی طرح تجھے بھی

🛽 سورہ نازعات آیت ۷۱ تا ۲۴

المحتيج المحتري: آساني پيام توحيد المحتيج المحتيج المحتوج المحتيج المحتوج المحتوج المحتوج المحتوج المحتوج المحتج المحتوج المحتوج

زندان میں ڈال دوں گا۔جیسا کہ اس آیت میں ہے۔

قَالَ لَبِنِ اتَّخُذُتَ اللَّهَا غَيْرِيْ لَاجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُوْنِيْنَ <sup>10</sup>

اب اگرموی علیہ السلام ایک عام انسان ہوتے توفر عون کی خشونت اور دھم کی سے ہراسال ہوجاتے اور مارے ڈر کے دل چھوڑ بیٹھتے لیکن وہ تو اللہ تعالی کے برگزیدہ نبی تھے اور دیگر پیا مبر ان الٰہی کیطر حق تعالی کی قدرت لایز ال پر بھر وسدر کھتے تھے۔ خدانے انہیں اسی مقصد سے مبعوث کیا تھا کہ وہ نوع انسانی کو آزادی ونجات بخشیں اور اس سلسلے میں فرعون کی سرکشی کے سامنے پوری قوت کے ساتھ سید سپر ہوجا کیں۔تا کہ ان بد بخت عوام کو مصر کے ان طالم وطاغوت کی قدر و بند سے رہائی دلانے میں کا میں خری کی سرکشی کے سامنے پوری

چنانچہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نہ صرف بیہ کہ فرعون کی دھمکیوں اور شختیوں کے مقابلے میں حواس باختہ نہ ہوئے اور اپن حیثیت کو بھلانہ بیٹھ بلکہ اس کے برعکس آپ نے انتہائی اطمینان اور دلجمعی کے ساتھ اس سے گفتگوفر مائی اور اس پر واضح کیا کہ تیر اسب سے بڑاجرم ہیہ ہے کہ تو نے عوام کواپناغلام قرار دے رکھا ہے۔ چنانچہ فرمایا:۔

ۅٙؾؚڵڮڹۼؠڐٞػؘٞٞٞٞٞٞٞٞؠٵؘٵۑٵڹؙۼڹۜڐؾؾٛٳڛڗٳ؞ؚؽڶ۞

تونے بنی اسرائیل کوظالمانہ طور پر اپناغلام بنارکھا پنج پھراپنے اس سفا کا نڈمل کو مجھ پر احسان قرار دیتا ہے۔ ہم کیف حضرت موتلی علیہ السلام خداوند عالم کی قدرت وقوت پر بھر وسہ کرتے ہوئے فرعون جیسے مدعی ربو بیت کے ساتھ ٹکڑا گئے اور بالآخرا سے غرور دافتد ارکی کرتی سے اتارچھیکنے میں کا میاب ہو گئے۔ دہ اس طرح کہ اسے دریائے نیل کی موجوں میں ڈبو کراس کے شرمناک زندگی کا چراغ گل کر دیا اور عوام کوایک ظالم اورخود پر ست شخص کی غلامی اور پر ستش سے نجات دلا دی۔

اس گفتگوکا تنجہ بیہ ہے کہ تو حید عبادت اور یکتا پر تی کی راہ سے انحراف کرنے والا اولین گروہ وہ لوگ ہوئے جو کسی د باؤ میں آ کرد نیوی موجودات کی خدائی کا اعتر اف کرتے تھے۔وہ ظالم لوگوں کی دھمکیوں سے مرعوب ہوجاتے اور حالات سے مجبور ہو کراپنے قلبی میلانات کے برعکس ان مادی چیز وں کی عبادت کرتے اور ان کے سامنے سجدہ ریز ہوتے تھے۔ پھر بہت بڑی بدیختی سے ہے کہ سابقہ ادوار میں ایسے افراد کنیر تعداد میں رہے ہیں کہ جو با مرمجبوری اس مصیبت اور حقق میں پینے رہے ہوں۔

دوسرا گروہ یعنی وہ لوگ جوغیر خدا کی بندگی کا قرار کر کے ان ارضی یا سادی اشیاء میں سے کسی ایک کو معبود کے طور پر پوجت رہے ان میں وہ لوگ بھی شامل ہیں جو حد سے زیادہ محبت یا اندھی تقلید میں گرفتار ہو کر یا انتہا تی بے اصل خیالات کے زیر انژکسی مخلوق میں فوق العادت قدرت کا گمان کر بیٹھتے تھے۔ پس وہ اسے قابل پر سنٹ سبھنے لگتے اور بندگی کے اراد سے اس کے سامنے سجدہ ریز ہو جاتے تھے۔ اپنی اس عبادت گزاری سے ان کا مقصد سے ہوتا تھا کہ اس کے بدلے میں بی معبود ہم پر نظر کرم فرمائے گا۔ ہم اس کے مورد توجہ بن جائیں گے اور پھر اس کی عظیم قدرت سے ہمیں خوش بختی اور کا میابی کا گو ہر مقصود حاصل ہوجائے گا۔

> <sup>[]</sup> سورهٔ شعراءاً یت ۲۹ <sup>[]</sup> سورهٔ شعراءاً یت ۲۲

ايت الكري: أساني بيام توحيد المحافي المح

انسان شمن كردار انسانوں کی بدیختی کی حد ہوگئی کہ دور حاضر میں بھی اس دنیا کے گوشہ دکنار میں اسے نا دان افر دیائے جاتے ہیں جوابسے خود ساختة معبودوں کی خوشنودی اور رضا مندی حاصل کرنے اوران کی خیالی قدرت سے مدد لینے کی خاطر ایسے ایسےغیر معقول اورانسان دشمن اقدامات کرتے ہیں کہ بشریت ان کی بیت حرکات پرخجالت اور شرمندگی کے ساتھ سر جھکانے پر مجبور ہوجاتی ہے۔ مثلاً بھارت کے شہر ج یور کی فوجداری عدالت نے وہاں کے دوافرادکوسز ائے موت سنائی کہ جنہوں نے ایک بارہ سالہ بچے کواپنے معبودیت کی جھینٹ چڑھانے کے لئے قُتل کردیا تھا۔ یہ ملزمان شہر میں یینے کا پانی سیلائی کرنے والےادارے کے لئے پانی کے بڑے بڑے ٹینکر تیار کرنے کا ٹھیکہ لیا کرتے تتھے۔ چنانچے گزشتہ ماہ ٹھیکے کا کام شروع کرنے سے پہلےانہوں نے اپنے کام میں نفع حاصل کرنے کے لئے ایک بارہ سالہ بچے کواس بت کے آگے ذخ کر دیا۔ تا کہ وہ اس قربانی یرخوش ہو کران کے اس کاروبار میں اپنی نظر کرم سے برکت دے۔ان ملز مان کے ساتھی بھی اس جرم میں شریک تھےاور عدالت نے انہیں عمر قید با مشقت کی سز اسنائی ہے۔ جب پولیس کواس بیچے کی گمشدگی کی اطلاع ملی تو وہ اسے ڈھونڈ نے میں مصروف ہوگئ ۔ کافی عرصہ تک انہیں اس کا کو کی سراغ نہ ملا کہکن بالآخر جب انہوں ، نے اس بت کے سراور چیرے برخون کے چھٹے دیکھےتو اس نے انہیں اس جرم کے ارتکاب کا شبہ ہوا۔ چنانچہ اس بنیاد پر مزیڈ نیش ہوئی تو وہ اس بت سے کچھ فاصلے پر مقتول بچے کی لاش ڈھونڈ نکالنے میں کامیاب ہو گئے۔اس کے بعد سے پولیس نے اس قشم کی کاروایوں پرکڑی نگرانی رکھنا شروع کر دی ہے۔لیکن پھربھی اس شہر کے ہندو کبھی کبھی اپنے دیوتا ؤں کے بتوں پراس قشم کی قربانیاں پیں کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔ 🔟

<mark>صراط مستقیم سے انحراف</mark> بیلوگ اپنی عقل سے مد<sup>ز</sup>ہیں لیتے ،انسانیت کی ہدایت کے لئے آنے والے مردان حق کی تعلیمات پر کان نہیں دھرتے اور اپنی تو ہم پر تی اور خام خیالی پر مشتل رسوم پڑمل کر ناضر وری سمجھتے ہیں جو معا شرے کے لئے ناسور کی حیثیت رکھتی ہے۔اس کے نتیج میں بیگر دہ تو حید عبادت کے صراط متنقیم سے مخرف ہو کر شرک کی راہ پر گا مزن ہوجا تا ہے۔ قران مجید نے اپنی متعد د آیات میں مشرکین کے انحراف اوران کے غلط طرز تفکر کی طرف اشارہ فرمائے ہیں، ہم ان کے

🗓 روز نامهاطلاعات شاره ۱۸ ۱۳ ۱۳

اس انحراف پرردشن ڈالنے کے لئے چندآیات محتر مقارئین کے سامنے پیش کئے دیتے ہیں۔

ٳؚ<sup>ؚ</sup>ؖٞڿؘڹؙۅٞٙٵٲڂڹٵڗۿؙؙؗؗڋۅؘۯۿڹٵڹؘۿؙؙؙؗؗؗؗؗؗؗٞۯڹٲڹٙٵؚٙڡؚٞڹؙۮؙۅٛڹۣٳڶڶۅۊٳڶؠٙڛؽ۬ڂٳڹۛڹؘڡٙۯؾؘڡڔ؞ۊڡٙٵؘٲڡؚۯۅٙٳ ٳۛۜڷٳڸؾۼڹؙٮؙۅٙٳٳڶۿٙٳۅٞٳحِڰٙٳ؞ڷٙٳٳڶ؋ٳڷٳۿۅؘ؞۠ۺؙڿڹۀڠ؆ؖٵؽؙۺٝڔػؙۅ۫ڹ۞<sup>ؚ</sup>

انہوں نے اپنے علماءاور راہبوں کے حق میں غلو کیا اور ان کے ساتھ حد سے زیادہ محبت میں وہ انہیں مقام ربو بیت تک لے گئے اور خداوند تعالیٰ کے حق کی شاخت کرنے میں کا میاب نہ ہو سکے۔ اس طرح انہوں نے میں جن مریم کہ جود رحقیقت مخلوق خدا ہیں، انہیں معبود قرار دیا۔ حالا نکہ انہیں اللہ دحدہ لاشریک کے علاوہ کسی دوسرے کی عبادت کا حکم نہیں دیا گیا تھا۔ وہ اللہ ان سب سے منزہ اور برتر ہے جن کو بہلوگ اس کا شریک قرار دیتے ہیں۔

فَاتَّبَعُوَّا آمْرَ فِرْعَوْنَ، وَمَا آمُرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيْبٍ۞ يَقُلُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ <sup>٢</sup>

ان لوگوں نے (خدائی کے دعویٰ دار) فرعون کے حکم کی اتباع کی، حالانکہ اس کے حکم میں رشد وہدایت نام کوبھی موجود نہ تھی۔ وہ بروز قیامت اپنے پیروکاروں کے آگے آگے چلتا ہواسیدھاجہنم میں جائے گا اوران سب کواپنے ساتھ اس کی آگ کے سپر دکر دیے گا۔

فكرى جمود

إِذْ قَالَ لِآبِيْهِ وَقَوْمِهِ مَا هٰذِهِ التَّهَاثِيُلُ الَّتِيَ آنُتُمُ لَهَا عٰكِفُونَ ﴿ قَالُوا وَجَنْنَا ابَآءَنَالَهَا عٰبِدِيْنَ ﴿ "

جب (حضرت ابراہیمؓ) نے اپنے (منہ بولے) باپ اور اپنی قوم سے کہا: میہ جام وسا کت بت کیا ہیں کہ جن کی تم پوجا کرتے ہواورخود کواس فکری جمود کا اسیر بنا چکے ہو؟ وہ بولے: ہمارے آبا وَاجداد بھی انہیں کی پرستش کرتے تھے اور ہم بھی ان کی پیروی کرتے ہیں۔

قَالَ اَفَتَعُبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْطًا وَّلَا يَضُرُّ كُمُرَةً أُفِّ لَّكُمْ وَلِبَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ افَلَا تَعْقِلُوْنَ ۞ <sup>[2]</sup> >

> □ سورهٔ توبه آیت ۳ □ سورهٔ مود آیت ۵۷\_۹۹

🖽 سورهٔ انبیا آیت ۵۲ ـ ۵۳

🖾 سورهٔ انبیا آیت ۲۲ ۷۷

المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

ابرائیم نے کہا کیا اس اللہ کو چھوڑ کر کہ کا ننات کے تمام امور جس کے دست قدرت میں ہیں،تم ان بتوں کی عبادت کرتے ہو جو نہ تہمیں کو کی نفع دے سکتے ہیں اور نہ نقصان پہنچا سکتے ہیں۔افسوس ہے تم پر۔اوران تمام بتوں پر جن کی تم خدائے یکتا ویگا نہ کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہو۔کہا تم عقل وفکر نہیں رکھتے ہو؟

اول ودوم ہر دوگروہ اگر چہتو حیدو یکتا پرتی ہے منحرف ہونے میں باہم شریک ہیں اور غیر خدا کی بندگی قبول کئے ہوئے ہیں، لیکن چندایک جہان سے باہم تفاوت بھی رکھتے ہیں یہاں ہم ان جہات کی طرف اشارہ کریں گے، البتہ بینکتہ واضح ہے کہ گروہ دوم اینی بد بختی۔ سیاہ روئی اور رخسارہ کاری میں گروہ اول کی نسبت بہت آگے ہے۔

# ا پنی عقل کی سرکوبی

گروہ اول کے لوگ خودا پنی رضا ور غبت سے کسی بت یا مدعی ر یو بیت کی بندگی قبول نہیں کرتے ، بلکہ وہ بت پر سنوں یاظلم واستبداد کے پیکر کسی خود پر ست ظالم کے دباؤ میں آ جاتے ہیں اور جھوٹے معبود کی عبادت ان پر مسلط کر دی جاتی ہے ، یوں وہ نا چار و مجبور ہو کر ان جھوٹے معبودوں کی عبادت کیا کرتے ہیں۔لیکن گروہ دوم کے لوگ اپنی نا دانی و جہالت سے عقل کو چھوڑ دیتے اور ر ہران اللہ کی پکار سے بے اعتنا کی بر تنے کے سبب چندا یک ضعیف اور بے کا را شیا ، مثلاً انسان و حیوان یا جمادات و نبا تات میں سے کسی کو اپن معبود حقیق قرار دے لیتے ہیں اور خود بی اس کی عبود یت کا طوق گلے میں ڈال لیتے ہیں۔ بیلوگ اپنی نا تھی کے تحت ایک کمز و رسوجود کو خدائی کے لئے منتخب کرتے اور پھر اپنے ارادہ اختیار کے ساتھ اس کی پر ستش کر نے لگتے ہیں۔ بیلوگ اپنی نا تھی کے تحت ایک کمز و رسوجود کو خدائی کے لئے منتخب کرتے اور پھر اپنے ارادہ اختیار کے ساتھ اس کی پر ستش کر نے لگتے ہیں۔ بلکہ بڑیم خودتو وہ اپنے اس تدل کی مزد خدائی کے لئے منتخب کرتے اور پھر اپنے ارادہ اختیار کے ساتھ اس کی پر ستش کر نے لگتے ہیں۔ بلکہ بڑیم خودتو وہ اپنی تا تھی ہے کے توں مذک کو ایک مقد تی سے کسی کو وہ ہی اس کی عبود یہ کا طوق گلے میں ڈال لیتے ہیں۔ بلد پر ایس کر ایل و مندگی کو خدائی کے لئے منتخب کرتے اور چور اپنے ارادہ اختیار کے ساتھ اس کی پر ستش کر نے لگتے ہیں۔ بلکہ بڑیم خودتو وہ اپنے اس تدل ل و مندگی کو مدائی کے لئے منتخب کرتے اور پڑ ہی اور ای اور کر تے ہیں کہ ان کی سعادت دکا میائی کار از ای گلوق پر تی میں پوشیدہ ہے۔ سے ایسی جھوٹی عبادات اور بنا حیث شرم پر ستش کر نے کا اور ایر ای عشیرہ نیں رکتے ، بلکہ وہ ای کی ان اور میں پی شرف کے ڈل سے ایسی جھوڈی عبادات اور باعث شرم پر ستش کر نے کا افر ار کر لیتے ہیں۔ لیکن دو سر کے گر وہ والے اپنی خان وہ مال اور عز ت درشرف کے ڈل سے ایسی جھوڈی عبادات اور باعث شرم پر ستش کی تعقد ہ میں دو س کے ملک وہ ہو کی میں دو میں کے دو میں میں اور ہی کی در مور یہ میں دو می کی دو میں میں میں میں میں میں میں میں میں دو سر کر می تھی ہوں کی میں میں میں دو می کر دو میں کر دو موالے اپنی میں دو میں کر دو مول ہو میں کر دو مو کر ہی خود می کر دو مول ہے ہیں ہوں کی میں میں میں دیں کر دو مول ہو ہیں ہیں دو میں کی دو میں کی دو میں کر دو مو کی ہوں کی میں دن کی دو مل کی میں دو می

### آ زادی کی آ رز و

پہلے گروہ والے چونکہ اپنی فطری آزادی کے خلاف جبر واکراہ کے تحت بدد لی سے ان جھوٹے خداؤں کے سامنے جھکتے اور اپنی اس اسیری وبد بختی نے مم میں گھلتے رہتے ، اس لئے ہمیشہ اپنے دل میں بیآ رز و پالا کرتے کہ بھی تو ایساایک آزاد جانباز مرد یا خدائی پیغیبر قیام کرے گااوران بتوں کوتوڑ دے گا جوعوام کے لئے وبال جان بنے ہوئے ہیں یا اس خود سر، مند حدائی کے دعو یدار کے زوال کا المحرج المحرق: آساني پيام توحيد المحرج الم

موجب بنے گایا کم از کم اس کی ظالمانہ قوت کواس حد تک کمز درکرنے میں کا میاب ہوجائے گا کہ عوام اس کی بندگی و پرستش سے آ زا دہو سکیں گےادراس بدیختی د تیرگی سے نجات پالیں گے۔

چنانچه اگراییا کوئی نجات د ہندہ قیام کرتا اور حضزت موئی بن عمران کی طرح فرعون کی خدائی پر ضرب کاری لگا تا تھا توایس لوگ باطنی طور پر انتہائی مسر وروشا دمان ہوتے تھے۔ کیونکہ اس کے طفیل ان کی کھوئی ہوئی آزادی ایک حد تک انہیں واپس مل جاتی اور چند دن نے لئے وہ ان خداؤں کی قید و بند سے خلاصی پانے اور آرام کا سانس لینے میں کا میاب ہوجاتے لیکن دوسر نے گروہ کے لوگ جواپتی نادانی و بے عقلی سے عام موجودات کو معبود مانتے اور انتہائی خلوص واعتقا دے ساتھ ان کی پر سنش میں مگن ہوتی اور انہیں ان خداؤں سے طبعاً دل بنگی اور محبت ہوجاتی تھی۔ لہندا اگر ایکے دور میں کوئی ابر اہیم خلیل ان کی پر سنش میں مگن ہوتے اور انہیں ان ناراض اور شملین ہوجاتے تھے۔ وہ بتوں کے ساتھ اس سلوک میں اشکبار ہوتے فریا دیں کرتے اور اس تو ہین کر نے والے کے گناہ کو نا قابل معانی جرم قرار دیتے اور مطالبہ کرتے تھے کہ اس حض اور کی سرا دے کر کیفر کر دار تک پہنچا تا تو وہ سخت ذریع ان کی معانی جوجاتے تھے۔ وہ بتوں کے ساتھ اس سلوک میں اشکبار ہوتے فریا دیں کرتے اور اس تو ہین کرنے دالے کے گناہ کو

گردہ اول چونکہ خودساختہ خداؤں ۔ کہ اس ناجائز پرستش کی زنجیروں سے خود کو آزاد کر لیں اور غیر خدا کی بندگی سے نجات پالیں۔ کیونکہ جوں ہی انہیں نیا ماحول میسر آتا اور وحشت انگیز فضا سے رہائی پاتے تو پھرانہیں جھوٹے خداؤں کے سامنے جھلنے کی کوئی ضرورت نہ رہتی ، اس لئے دوبارہ ان کا نام تک بھی نہ لیتے اور اس قسم کی غیر واقعی ونا شائستہ پرستش وعبادت سے گلوخلاصی حاصل کر لیتے ۔ لیکن گروہ دوم والے چونکہ غلط فکر کی بنیا د پر کس شی کو اپنا خدا بنا بیٹھتے اور اپنی رضا ورغیرت کے سامنے جھلنے کی کوئی ضرورت نہ رہتی ، اس لئے دوبارہ ان کا نام تک بھی نہ لیتے اور اس قسم کی غیر واقعی ونا شائستہ پرستش وعبادت سے گلوخلاصی حاصل کر لیتے ۔ لیکن گروہ دوم والے چونکہ غلط فکر کی بنیا د پر کس شرک کو اپنا خدا بنا بیٹھتے اور اپنی رضا ورغبت کے ساتھ اس کی بندگی کا طوق اپنے گلے میں ڈال لیتے تھے۔ اس لئے دو اس پوچ عقیدے اور ٹیٹر بھر راستے سے ہرگز خلاصی نہ پا سکتے تھے، سوائے اس کے کہ ان کا ذہن بیدار ہو، طرز نظر تبدیل ہواور اپنی عقل کی طاقت سے اس باطل عقید ہے کا داغ اپنے سینے سے دور کرنے میں کا میاب ہوجا نیں اور اپنے دامن سے شرک کی اس نے اس کے دو الگ کر دیں۔ پس

# يبغمبراسلام كافريضه

اسلام کے پنجبر گرامی تو حیر عبادت اور یکتا پرسی کی روٹ زندہ کرنے کے لئے حق تعالیٰ کی طرف سے مامور کئے گئے تا کہ ان دونوں گروہوں کی نجات کے لئے کوشش فرمانیں۔ آپ کا فریضہ پیتھا کہ بہر صورت اس باطل کی بندگی کے خلاف جہاد کریں۔ عوام کے کندھوں سے اس بھاری بوجھ کوا تاریں اوران کی مجبوری واسیری کی بید نجیری تو ڑدیں۔ ویضع عَنْهُ مُراضِ حَمْدُ وَالْاَغْلِلَ الَّتِیْ کَانَتْ عَلَیْہِمْ ہِ

🔟 سورهٔ اعراف آیت ۱۵۷

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي مخرج المحرك المحرج المحرك المحرج المحرج

آپ اس امر کے لئے مامور شخے کہ ایک طرف تو بتوں اور بتکدوں کو ویران کریں، متکبرین اور مدعیان الو ہیت کے ظالم ہاتھوں سے ان مظلوم انسانوں کو آزاد کرائیں اورعوام کولکڑی، پتھر، سورج، چاند نیز بت، درخت، انسان اور حیوان یا ہرالی شکی کی پرستش سے نجات دلائیں جس کی عبادت میں شرک کا شائبہ موجود ہوتا ہے۔ دوسری طرف آپ کا یہ بھی فریضہ تھا کو معاشرے میں فکر وعقل کی بیداری پیدا کریں اورعوام میں ایک فکری تحریک بر پا کریں، تا کہ وہ لوگ از خودا پنی عقل وخرد کے پرتو اور فکر وشعور کی قوتوں سے ان عقائد کی پستی اور کمزوری سے آگاہ ہوجائیں اور شرک عبادت کی خلطی سے واقفیت حاصل کرلیں۔ پس وہ خود ہی اپنی آپ کو باطل عقائد اور غیر خدا کی بندگی وغلامی کی قید ہے آزاد کر لیں۔

پال تو آیت الکرسی اس دوسر کردہ کے افراد کے عقول کو بیداری بخشنے اور انہیں باطل پرسی سے نجات دلانے کے لئے نازل ہوئی ہے۔ اس میں ایسے مضامین موجود ہیں جن سے عقل وخرد کی قوت کو کام کرنے کی تحریک ہوتی ہے اور حقیقی معبود کی شاخت حاصل ہوتی ہے گو یا یہ آیت انسانوں کو شرک اور بت پرسی سے رہائی دلاتی ہے۔ آیت الکرسی آزاد کی بشر کوعبا دت اور عبود یت کے صحح کرتی ہے۔ آیت الکرسی لوگوں کو خداوند علیم وقد پر کے ایسے صفات کی شناسائی عطا کرتی ہے، جو اس ذات اقد میں کی بندگی کرنے کی دعوت دیتے ہیں، آیت الکرسی لوگوں کو خداوند علیم وقد پر کے ایسے صفات کی شناسائی عطا کرتی ہے، جو اس ذات اقد میں کی بندگی کرنے کی دعوت وہ انہیں یا درلاتی ہے کہ عقل کی نعمت سے مالا مال انسان جسے اس قدر عظمت و ہز رگی حاصل ہے، اس کے لئے ہرگز مناسب وہ انہیں یا درلاتی ہے کہ عقل کی نعمت سے مالا مال انسان جسے اس قدر عظمت و ہز رگی حاصل ہے، اس کے لئے ہرگز مناسب

آيت كالفظى تشريح:

الله لا اله الاهو الثد: پیذات اقدس اللی کانام ہے، اس لئے بیاس کےعلاوہ کسی اورمورد میں استعال نہیں ہوتا۔ **الہ:**اس کامعنی ہے ہروہ ذات کہ جس کی عبادت ویرستش کی جائے ، چاہے وہ حق ہویاباطل ہو۔اس لئے قر آن مجید میں پیلفظ الہ: باطل معبودوں کے لئے بھی بار باراستعال کیا گیا ہے۔ قَالُوْا يُمُوْسَى اجْعَلْ لَّنَآ اِلْهَا كَمَالَهُمُ الْهَةُ اللَّهُ انہوں نے کہااے موتلٰ! ہمارے لئے بھی ایک معبود بتاؤ جیسےان کے معبود ہیں۔ افرأيت من اتخذاليه هو الا<sup>تق</sup>يه

<sup>[]</sup> سورهٔ اعراف آیت ۸ ۱۳ <sup>[]</sup> سورهٔ جاشیه آیت ۲۳



کیا تونے اس کودیکھا کہ جس نے اپنی خوا میں کواپنا معبود بنارکھا ہے۔ قَالُوُ ا حَرِّ قُوْ لُاَ انْصُرُوْ اللِقَتَ کُم<sup>ْ اللَّ</sup> انہوں نے کہاا سے جلاڈ الواور اپنے معبودوں کی مدد کرو۔

رسول اکرم ایسے ماحول میں تشریف لائے جہاں پتھر یا لکڑی کے ینگٹروں چھوٹے بڑے بت بنا کر کعبر کی دیوار میں نکا دیئے گئے تصاوران میں ہربت ایک خاص قبیلے اور قوم کا ''الد'' لینی معبود تھا۔ وہ لوگ ان جمادات کی عبادت کرتے اور ان کے سامنے تذلل اور بندگی کا اظہار کیا کرتے تھے۔ آنحضرت گو ما مور کیا گیا کہ ان جھوٹے اور خود ساختہ معبودوں کو ختم کردیں، اس ناروا بندگی و پرستش کوروک دیں اور عبادت کو فقط اس حقیقی معبود سے ختص کردیں، جو ساری کا نکات کا پروردگار ہے۔ پیکام مشرکین کے لئے انتہائی دشوار اور موجب اضطراب تھا اور وہ اسے نا قابل عمل سیجھتے تھے۔ بھلا یہ کیسے ممکن ہے کہ ۲۰۲۰ معبودوں کی جگہ ایک معبود کو لایا جائے اور وہ لی ختص کردیں، جو ساری کا نکات کا پروردگار ہے۔ معبودوں کی جگہ ایک معبود کو لایا جائے اور وہ لی اور معاود میں تک کا معند کی معبود سے ختص کردیں، جو ساری کا نکات کا پروردگار ہے۔ معبودوں کی جگہ ایک معبود کو لایا جائے اور وہ لوگ ان معبودوں کو ترک کر کے ایک معبود سے وابستہ ہوجا سی ہے۔ معبودوں کی جگہ ا<mark>کر لیکھ تو ال کھا قو اح</mark> تا تی لی تک تھی میں ہے کہ کا سیجھتے تھے۔ بھا ایہ کسی ممکن ہے کہ ۲۰۲۰ معبودوں کی جگہ ا<mark>کر لیکھ تو ال کھا قو اح</mark> تا تی لی تک گئی تک تکھ ہو جا سی ہے۔ کیادہ سب خداؤں کو ایک معبود بنار با ہے یقینا یہ تو بڑی بچیب شکی ہے۔ اسلام کے اس عالی مرتبت پیشوار نی اکر م نے سعادت بخش اور نجات دینے والی دی کا تاخلہ تو دیر کے اعلان کے ساتھ فر ما با اور لوگوں سے کہا:

قولو الااله الله تفلحوا

ان تمام خود ساختہ اور جعلی خداؤں کو دل سے نکال دواور عبادت و بندگی فقط ایک خدا سے مختص کر دو کہ جو خالق۔قادراور پروردگار ہے۔ اپنی زبان کولا الہ الا اللہ کے نعرے سے آ راستہ کرواور دل سے اس پراعتقاد رکھو۔ یہ توحید ویکتا پر تی کا نعرہ ہے اور اطمیان رکھو کہ اس کے سائے میں تہ ہمیں تمام سعاد تیں اور کا میابیاں حاصل ہوجا ئیں گی۔

رمزرستدگاری

يكتايرسي

لا الہ الا الله اسلام کاوہ کلمہ ُتو حید ہے جوعوام کےقلوب میں یکتا پر تی کی بنیاد قائم کرتا ہے۔اس کلمے کااصلی ہدف سے ہے کہ بشرکوتمام نار داغلامیوں سے آزاد کی بخشے جعلی اورخود ساختہ معبود دوں سے نجات دلائے اور حقیقی الٰہیت ومعبودیت کوخالق کا سُنات

> <sup>™</sup> سورهٔ انبیا آیت ۲۸ <sup>™</sup> سوره ص آیت ۵

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحت المحتى المحت

خدادندلایزال کے لئے ثابت ورائج کرے۔

ماضی کے طویل ترین ادوار میں انسان نے اپنی نادانی اور نارسائی سے بید خیال کئے رکھا کہ بیارضی یا سادی موجودات فوق العادت قدرت کے مالک ہیں اوراپنے اندرایک قشم کی غیبی طاقت رکھتے ہیں، لہٰذا اگرآ دمی ان با قدرت موجودات کا غلام بن جائے اورخودکوان کا بندہ قرار دیتواسے بیسہولت ہوجاتی ہے کہ وہ اپنی حاجات ومشکلات کے حل میں ان کی ناشنا ختہ قدرت سے استفادہ کر بے اورا پنی مرادیں حاصل کرنے میں کا میاب ہوجائے۔

#### فكرى جمود

یے نطط عقیدہ ان مشرک لوگوں میں فکری جمود اور عقلی تاریکی کابا عث ہوا اور انہیں کمال و بلندی سے محروم کرتا رہا جو ایک آزاد فکر اور روشن عقل کی پیدو ارہوتے ہیں۔ جب انسان نے اس غیر واقعی تصور کو قبول کرلیا تو مطالعہ۔ تفکر اور عقل وخر د سے کا م لینا حچور دیا۔ اس طرح اس نے اپنانی پیکر میں ایک سخت ترین و ارکیا اور خود کو تو ہم وخرافات کے تاریک اور کثیف زندا نوں میں بند کر لیا۔ جو شخص شرک کی طرف مائل ہوتا ہے وہ کسی انسان ۔ حیوان ۔ نبات یا جماد کی بندگی و غلامی میں جکر اجا تا ہے اور اس کا بی عمل اسے انسانی تیک طرف مائل ہوتا ہے وہ کسی انسان ۔ حیوان ۔ نبات یا جماد کی بندگی و غلامی میں جگر اجا تا ہے اور اس کا بی عمل اسے انسانیت کے آسان رفیع سے بنچ چھینک دیتا ہے۔ پھر وہ اس قدر پستی و بد بختی کا شکار ہو جا تا ہے کہ معا شرے کو نوچنے والے خونخوا روڈ پر سے اسے لالی کی نگاہ سے دیکھتے اور اس کوشش میں لگ جاتے ہیں کہ اس شخص کے کمز ور اور پست و جود کا شکار کریں اور اسے اپنالقہ ہیں لیلی ۔ اگر بالفرض وہ ان نونون وہ اس کو تک سے نی جاتے ہیں کہ اس شخص کے کمز ور اور پست و جود کا شکار حاصل نہیں ہو سکتا اور دوا دن کے لوفن اس بی حقل اور اس کوشش میں لگ جاتے ہیں کہ اس شخص کے کمز ور اور پست و جود کی شکار حوالی نونی سے ہو سکتا اور دوا دن ہو تا ہے دیکھتے اور اس کو خو جب ان کو تو جن کی میں میں میں میں میں میں میں مطال ہے ہیں کہ اس شخص کے کر ور اور پست و جود کا شکار کریں اور اسے اپنالقہ ہیں ایک ۔ اگر بالفرض وہ ان نونو نو اور کی چنگل سے نی کے جائے تو بھی اسی انوں میں کوئی مقام

وَمَنُ يُّشَرِكُ بِاللهِ فَكَأَمَّمَا خَرَّمِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيُرُ أَوُ تَهْوِى بِهِ الرِّيُحُ فِيُ مَكَانٍ سَحِيْقِ ٣

اور جوبهم الله کاشریک شهراتا ہے، پس وہ ایسا ہے کہ گویا آسان گر پڑا ہو۔ پھراسے ایک پرندے نے اٹھا کریا ہوانے اڑا کرایک دورا فتادہ مقام پر چینک دیا ہو۔

کلمہ تو حید' لا الہ الا اللہ'' نعرۂ آزادی اور تمام غلامیوں اور ناروا بند گیوں سے رہائی کی علامت ہے۔ اسلامی احکام کے مطابق آزادی عطا کرنے والا یہ نعرہ تمام اسلامی شہروں میں اذان کے ذریعے ہرروز بلند کیا جاتا ہے۔ اس طرح قر آن مجید کے پیروکار تو حید ویکتا پر تی کی بیآ واز پوری کا نئات کے باسیوں کے کانوں تک پہنچانے میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔ نیز ہر مسلمان فرد کے لئے ضروری ہے کہ وہ اقامت میں یا دیگر یومیہ فرائض میں بار باراس مقدس نعرے کا تکرار کرتا رہے اور اقسام وانواع کی غلامیوں سے

🗓 سورهٔ حج آیت ا ۳

المحيج المحيني المريني أساني بيام توحيد المحيج ا

آ زادی حاصل ہونے کی سعادت کو یا در کھنے میں کوشاں رہے۔

''لا الدالا اللذ' بیکم تو حیدایک مسلمان کا اولین شاختامہ ہے اور جوبھی انسان اسلام سے شرف ہونا چاہتا ہواس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس مقدس شعار کو قبول کر کے ابتداء ہی ہے خود کو بندگی وغلامی کے تمام اقسام سے آزاد کرائے۔ وہ تمام بناوٹی خداؤں کو پاؤل تلے روندڈ الے اور خدائے یکتاویگانہ کے علاوہ کسی دیگر موجود کو خواہ وہ انسان ہویا حیوان، نبات یا جماد، ارضی ہویا سادی اس کو قابل پرستش خیال نہ کر بے اس کے بعد اپنے پورے وجود کے ساتھ اپنے کیتا پر تی کے عقید ہے کوزبان پر لائے اور شھد ان لا الدالا

اسلام كابلنديدف

اسلام کے مقدس مکتب کا بلندترین ہدف اور گرانفذر مقصد پنہاں وآ شکار بندگی کی تمام اقسام سے نجات اور آ زادی کا حصول ہے۔ایک مسلم فرد پر فرض ہے کہ ہمیشہ اپنی حفاظت کرے اور نگاہ رکھے کہ کہیں بھی اس کا قدم یکتا پر سی کی راہ پر لغزش نہ کھانے پائے۔وہ غیر خدا کی عبودیت کا طوق کبھی بھی اپنی گردن میں نہ آنے دے اور اپنی اس قیمتی آ زادی اور میش بہا حریت کو ایک لحظے بھی اپنے ہاتھوں سے نہ جانے دے۔

عن الصادق عليه السلام من أصبح مهموما لسوى فكاكر قبة فقدهون عليه الجليل ورغب من ربه في الربح الحقير . <sup>[]]</sup>

حضرت امام صادق علیہ السلام فرماتے ہیں جو شخص صبح اٹھے اور اس کے دل میں اپنی انسانی آزادی سے ہٹ کر کسی دوسری چیز کاغم ہواور وہ اس کے بارے میں متفکر ہوتو وہ یا در کھے کہ اس نے ایک بلندترین انسانی ہدف کو کمتر اور حقیر شار کر رکھا ہے۔ وہ اپنی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف مبذول کرنے کی بجائے ایک ناچیز منفعت میں اپنادل لگائے ہوئے ہے۔

تتبجهوحيد

کلمہ تو حید' لاالہ الااللہ''اس جہان میں باایمان افراد کودواعتبار سے فائدہ پہنچا تا ہے۔ پہلا فائدہ یہ کہ انہیں ایک زندگی بخش آزادی کی لذت سے آشا کرتا ہے اور دوسرا یہ کہ انہیں ارضی وسادی موجودات کی پرستش اور غلامی کے عذاب سے رہا کر دیتا ہے۔ جہاں تک بعد از موت دوسری دنیا میں اس مقدس کلم کے فوائد کا تعلق ہے تو اہل البیت علیہم السلام کی روایات کے بموجب اس کے صدقے میں وہاں بہشت کی نعمات اور عذاب الہٰی سے نجات ملتی ہے اور یہ جنم سے بچاؤ کے لئے قلعے کا کام دیتا ہے۔ پس دوسری دنیا میں کلمہ تو حید کا فائدہ دواعتبار سے مرتب ہوتا ہے۔ پہلے سہ کہ موجود ین بہشت کی جا دوانی نعمات کے حصول میں کا میں اور د

🗓 تحف العقول ص ۲۰۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي فري اي اي اي مخ اي اي اي مخ اي اي اي اي مخ

ان كالذت \_\_\_\_\_\_ فوشود ہوتے بیں اور دوسر \_ يركر ده عذاب ابدى \_\_\_ بميشہ \_ لئى المون ہوجا \_ بیں ۔ قال ابو عبد الله عليه السلام قول: لا اله الا الله ثمن الجنة ۔ <sup>[]]</sup> حضرت ام جعفر صادق عليه السلام \_ فرماي: \_ ''لا اله الا اللہ'' کہنا جنت كی قیت ہے ۔ لما وافی الو الحسن الرضا عليه السلام نيسبا بور فار اد ان يرحل منها الی المامون اجتمع اليه اصحاب الحديث فقالو ايا بن رسول الله ترحل عنا ولا تحديث ابحديث نستفيد منك وكان قد قعد فی العمارية فاطلع رأسه وقال سمكت أبی موسی بن جعفر يقول سمعت ابی محمد بن علی يقول سمعت ابی علی بن الحسين يقول سمعت أبی الحسين علی يقول سمعت أبی امير المومنين علی بن عزوجل يقول لا اله الا الله حصنی فہن دخل حصنی أمن من عذابی فلما مرت الراحلة نادى بشر و طها وانامن شروطها ۔ <sup>[]</sup>

حضرت ابوالحسن اما معلى رضاعايد السلام اين سفر كه دوران جب نييثا پورشهريش وارد ، و يَو يَحَهد يرا رام فرما يا - اس كه بعد جب دوباره ا پنی سواری كَحْمل ميں سوار ، و كَمال شهر سے ردانہ ، ول تو اصحاب حديث في ظهر ليا اور عرض كر فى لگے ا فرزندر سول اللہ ؟ آپ ، مار ي شهر سے جار ہے ہيں ، ليكن آپ نے بميں كوئى حديث نينين سنائى كه جس سے ، م فائده الله ا نے اس وقت ا پنى عمارى سے سرا قدس با ہر زكالا اور فرما يا ميں نے اپنے والد گرا مى امام موسى بن ، جعفر عليد السلام سے سنا انہوں نے فرما يا كه ميں نے اپن والد محتر مامام جعفر صادق عليه السلام سے سنا پھر آپ اپنے اجدا پاك كى سند كا تذكرہ كرتے گئے تا آ نكه حضرت امام على بى ابى طالب عليه السلام تك پنچ كه انہوں نے فرمايا ، ميں نے دحضرت رسول اكر م صلى اللہ عليه وآلد و الم موسى ال على بى ابى طالب عليه السلام تك پنچ كه انہوں نے فرمايا ، ميں نے دعفرت رسول اكر م صلى اللہ عليه وآلد و الم ميں سائ ميں نے جبر ئيل اين سے سنا اور انہوں نے فرمايا ، ميں نے دعفرت رسول اكر م صلى اللہ عليه وآلد و سلم سے سنا نہوں نے فرما يا كم ميں نے جبر ئيل اين سے سنا اور انہوں نے فرمايا ، ميں نے دعفرت رسول اكر م صلى اللہ عليه وآلد و سلم سے سنا انہوں نے فرما يا كه ميں نے جبر ئيل ايل اور ميں اللہ ، ميرا قلم ميں اور و نے فرمايا ، ميں نے دعفرت را مام مير نے قلع ميں آگيا دہ مير بي ميزا بيا ہيں نے ذات اللي سے سنا كه اللہ تعالي نے فرمايا : الا الدالا اللہ ، ميرا قلعه ہے اور جو تھى مير بي قلع ميں آگيا دہ مير بي عذاب سے محفوظ ہو گيا ۔ جب آپ كى سوارى چل پڑى تو آپ نے دوباره اپنى عمارى سے سر نكالا اور ايك عظيم الشان روايت كا آخرى جمله بچھن يا دہ قابل غور ہے ، گويا امام رضا عليه السلام اصحاب حديث اور مسلمانوں كى

> <sup>™</sup> ثوابالاعمال ۲۵ ا <sup>™</sup> ثوابالاعمال ۲۰

قلعهالجي

المحتيج المري: آساني بيام توحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج

جعیت کو میہ بنا تا چاہتے ہیں کہ''لا الہ الااللہ'' کو اس قدر اہمیت اور اس کی اتنی قدر وقیت صرف اس وجہ سے نہیں کہ آ دمی اس کے مفہوم کا معتقد ہوجائے اور یکتا پرتی پر ایمان لے آئے۔ بلکہ یہ کلمہ عذاب الہٰی سے بیچانے والا خدائی قلعہ بھی بن سکتا ہے جب کلمہ گوا یمان تو حیدی کے علاوہ اس کی تمام شرائط سے بھی وابستہ ہو گیا ہواور اس کے تمام مقررات پر عمل در آ مد کرتا ہونیز یہ کہ ان شرائط کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اس کو اضح کرنے کے لئے چندا یک مطالب کا تذکرہ ضروری ہے اور وہ ذیل میں پیش کئے جاتے ہیں۔

## آزادی کی طرف تمایل

آزادی کی طرف دلی میلان انسان کی طبیعی خواہ شات میں سے ایک اہم ترین خواہ ش ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حکیمانہ فیصلے کے تحت میخواہ ش انسان کی فطرت میں ودیعت فرما دی ہے۔ ہر ملت اور قوم کے تمام افراد حریت وآزادی کے شیفتہ ہوتے ہیں، لیکن جونکتہ یہاں قابل ملا خطہ ہے سیہ ہے کہ کسی قوم میں خوئے آزادی اور پائیداری استحکام جسجی حاصل ہو سکتا ہے کہ اس کی حدود کا تعین صحیح اندازوں کے ساتھ کیا گیا ہواور وہ حد سے تجاوز نہ کرنے پائے۔ کیونکہ اگر آزادی اپنی صحیح حدود سے تجاوز کر جائے تو اسکا الٹا اثر

بالفاظ دیگر صحیح اور معقول آ زادی دحریت جونوع بشر کے لئے مایۂ سعادت دخوش بخق قرار پاتی ہے، وہ ہی حریت ہے جو افراط وتفریط سے محفوظ ہو۔ کیونکہ اگر وہ حد سے تجاوز کرجائے اورافراط کا رنگ لے لیتو ہرج ومرج اور بے ظلمی میں تبدیل ہوجاتی ہے اورا گرآ زادی اپنی داقعی حدتک پینچنے ہی نہ پائے تو وہ ناروامحرومیت دمحدودیت کاباعث بن جاتی ہے۔

تمام عادلا نہ توانین جو پیغیران الہی یا عقلاءنوع بشر کیطرف سے انسانی خواہشات کومحدودر کھنے کے لئے وضع کئے گئے ہیں۔ وہ ظاہری نگاہوں میں ایسے دکھائی دیتے ہیں کہ گویاعوام کی آزادی کی خواہش کا ایک حصہ ان کے ذریعے پامال کردیا گیا ہے۔ لیکن حقیت میں نگاہیں تمجتی ہیں کہ فی الواقع یہی قوانین آزادی کی حفاظت کے ضامت اور ہرج مرج سے بچاؤ کا داحدوسیلہ ہیں۔

### آغازآ زادى

ویل ڈورانٹ کہتا ہے: آزادی کی اولین شرط محدودیت ہے کہ زندگی چند مخالف طاقتوں کے درمیان توازن و تعاول پیدا کرنے کا نام ہے، جس طرح زمین کا فضامیں معلق ہونا چند مخالف طاقتوں کے درمیان تعادل کا نتیجہ ہے۔<sup>[1]</sup> جان ڈیوئی کہتا ہے: خاص قوانین وضع کرنے کی ضرورت کا ادراک آزادی میں بہت بڑا نقش قائم کرتا ہے آزادی در حقیقت ایک ضرورت کو حقیقی طور پر درک کرنے کا نام ہے اور جب معواقب کی پیش بندی یا نتائج کے حصول کے لئے قانون کا

🖾 لذات فلسفة ص ۳۴۵

المحي المري: آساني پيام توحيد المحق المحي المحي المحي المحي المحتج الم

استعال کرتے ہیں تو وہیں سے ہماری آزادی کی ابتدائی ہوجاتی ہے۔ <sup>[1]</sup> وہ لوگ جو آزادر ہنا چاہتے ہوں اور مسلسل آزادی گزارنا چاہتے ہوں، ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ شرائط آزادی کے سامنے سرتسلیم خم کریں۔ وہ ان تماضیح اور عادلانہ قوانین کو مان لیں اور ان پرضمیم قلب سے عمل کریں جو ناروا آزادی کو محد ود کرنے کے لئے بنائے جاتے ہیں، ورنہ وہ الٹے پاؤں پلٹ جائیں گے اور آزادی ہی ناہود کر دیں گے۔ قال علی السلام: من قام بشر ائط الحریۃ اہل للعتق ومن قصر عن احکام الحریہ اعیں الی الرق۔<sup>[3]</sup> ام علی السلام نے فرمایا: جو بھی آزادی کی شرائط کو انجام دے گا وہی آزادی کے لائق ہو گا اور جو بھی آزادی کے شرائط ومقرارت سے پیچھے ہڑ گا اور کو تاہی کرے گا وہ غلامی کی طرف پلٹ جائے گا۔

ر، ہبر کی ضرورت

ای قانون کی بنیاد پر ماہر ین اجتماعیات کہتے ہیں آزاد کی سے مبرہ درہونے کے لئے ایک رہبر کا وجود ضرور کی ہے جوعوام کو بتلائے کہ دہ آزا کی سے س طرح استفادہ کریں۔ یعنی وہ اپنے حق آزاد کی سے مستفید ہونے کے لئے اس طرح اقدام کریں کہ دوسروں کی آزاد کی پر تجاوز نہ ہوادر خود بھی حق آزاد کی سے حرو منہ ہوجا عیں۔ کلہ 'لا الدالا اللہ'' اسلام میں معنو کی آزاد کی اور روضانی حریت کا اعلان ہے جود و حصوں پر مشتل ہے۔ پہلے حصے میں تمام معبودوں کی نفی اور ہر قسم کی بندگی سے آزاد کی مطلق اور دوسرے حصے میں خدائے واحد و کی تما کی برحق معبود یت کا اعتراف ویقین اور اس کی فنی اور ہر قسم کی بندگی سے آزاد کی مطلق اور دوسرے حصے میں خدائے واحد و کی تک کر جن معبود یت کا اعتراف ویقین اور اس کی ذات اقد س کی بندگی جود یت کی قبولیت و تسلیم ہے۔ اس جہاں میں کام کی ابتداء حرف کی نئی منزل مرد خدا است اس جہاں میں کام کی ابتداء حرف نفی سے ہوتی ہے اور ایک مردخدا کی اولین منزل یہ کی ہے تا نہ رمزلہ لا الد آل است ہندہ غیر اللہ آ سے برست

> Ⅲ اخلاق وشخصیت ص۲۷۸ ۱۳ غررالحکم ص۲۶۱

پیش غیر اللّہ لگفتن حیات تازہ از ہنگامہ او کائنات غیراللّہ کے سامنے لا (یعنی نہ) کہد ینا بید دراصل زندگی ہے، بلکہ اس کے صدقے سے بیکا ئنات تروتازہ ہے ہر کہ اندر دست اور شمشیر لا است جملہ موجودات را فرماز واست ہروہ خص کہ جس کے ہاتھ میں لاکی شمشیر ہے وہ می ان تمام موجودات پر حاکم ہے ریز ریز از ضرب اولات ونات درجہات آزاداز بند جہات

اتی لا کی شمشیر کی ضرب سے لات ومنات ریزہ ریزہ ہوئے اور جہات کے اندر رہتے ہوئے جہات کی بندش سے آزادی حاصل ہوگئی

عالمی در آتش او مثل خس ایں ہمہ ہنگامہ لا بودو بس ساراجہاں اس لا کی آگ میں تنکے کی مثل ہے۔ یہ سب پچھلا کے نعرے کیوجہ سے ہوااوراس کے علاوہ پچھنہیں لا والا احتساب کا ئنات لا والا فنتح باب کا ننات لا اورالا یعنی سب کی نفی اور فقط ایک کا اثبات ہے اوراتی نفی وا ثبات میں پوری کا ئنات کا نظام ہے اوراتی لا والا سے ہی پوری کا ئنات کا درواز ہ کھلا ہے۔

> هر دو تقدیر جهال کاف ونون حرکت ازلا ز ایداز لا سکون

کلمہ کن فیکون جس سے اس کا نئات کے وجود میں آنے کی طرف قر آنی اشارہ ہے اس کن کے کاف دنون والے جہان کی تقدیر بیدونوں لا والامل کر بنتے ہیں یعنی نقد یرکا نئات کاراز خدائے وحدہ کی معبودیت کے اثبات اور دیگر ہر خداو معبود کی نفی میں پوشیدہ ہے۔ اس لا، یعنی ہر معبود کی نفی سے حرکت پیدا ہوتی ہے اور بیدا یک انقلاب آ ور حقیقت ہے اور الا سے سکون آ جاتا ہے یعنی ذات وحدہ کے لئے معبودیت کا اعتراف کرنے سے تسکین قلب حاصل ہوجاتی ہے۔ فکر گر در تند باد با بماند المحركي المريد المركبي المواجيد المحركي المحركي

اگرکسی کی فکرلا کےطوفان ہی میں گم ہوکررہ جائے تو دہاین سواری کوالا کی طرف حرکت نہد بے یعنی اگر کو کی شخص غیر اللہ سے معبودیت کی نفی کی حقیقت خود بخو دکھل جائے گی اوراوراس کا شک دتر دد دور ہوجائے گا۔ در مقام لانیا ساید حیات سوى الامى خرامد كائنات مقام لا میں زندگی کوآ سائش نصیب نہیں ہوتی اور یوری کا سُنات اصل میں الا کی طرف ہی خراماں خراماں جارہی ہے۔ یعنی فقطفی معبود سے چین وآرام ملنا ناممکن ہے۔جب تک اس کے ساتھ اللہ تعالٰی کے لئے معبودیت کا اثبات نہ کیا جائے بانگ حق از صبح خیز پہای اداست هرچه ہست از تخم ریز یہای اوات حق کی صدااس کی صبح خیزیوں کا صدقہ ہےاور ہرموجود کا دجوداسکی ٹخم ریزیوں کی وجہ ہے۔ لا والا ساز وبرگ امتان نفی بے اثات مرگ امتان لا اورالا دونوں مل کران اقوام عالم کی آبادی کا بنیادی سامان بنتے ہیں اورا گر ففط نفی کی جائے اورا ثبات نہ کیا جائے تو اس سے کا ئنات کی ہلا کت دتباہی ہوجائے گی یعنی غیر اللہ کی الوہیت کی نفی اور اللہ کے لئے الوہیت کا اثبات ایک <sup>حق</sup>یقت ہے۔ پس اس میں پوری کا ئنات کی آبادی اورزندگی کارازمضمر ہےاورا گرمعبود کی مطلقاً نفی کردی جائے اور نہاللہ کومعبود ماناجائے اور نہ ہی غیراللہ کوتو پھر یہ جہان بے دارث نظرآ تا ہے ادراس صورت میں جہان کا قائم رہنا نامکن ہے۔اسلیح ضروری ہے ادر حقیقت بھی یہی ہے کہ اللہ اس جہان کا موجد دناظم اور باقی رکھنے والا ہے،اس کے علاوہ کوئی نہیں کہ جس نے بیہ جہان بنایا اورا سے قائم رکھے ہوئے ہواوراس کوبھی معبود ما ناجائے، پس نفی وا ثبات کا پیمجموعہ ایک حقیقت ہے اور تمام قوموں کی آبا دی کا را ز اسی میں مضمر ہے خداوند تعالی کی بندگی قبول کرنا معنوی آ زادی میں وہی حیثیت رکھتا ہے جواجتماعی آ زادی میں عادلا نہ قوانین کوقبول کرنے کی حیثیت ہے۔ لينى جس طرح صحيح اور عادلاينها جتماعي آزادى كو ہرج مرج سے محفوظ رکھتے ہيں، اسی طرح خالق وحدہ لاشريک کی عبادت ا ردجانی آزادی کو بے قید ہونے کے خطرے سے بچانے کا باعث بنتی ہے۔ ایک آ زادقوم

اس کودا صلح طریقے سے یوں تعبیر کیا جاسکتا ہے کہ وہ قوم ایک آ زادملت نہیں جواپنی آ زادی کی خواہش پر جیسے چاہے عمل کر بےاوراس بارے میں کسی قید وشرط کو برداشت نہ کرے۔ کیونکہ ایسی روش کا نتیجہ بےلگا می اور آ زادی کی نابودی کی شکل میں برآ مدہوا

کرتا ہے۔ درحقیقت آ زادملت اس کوکہا جاتا ہے جوآ زادانہ فکر کرے، اپنے اجتماعی مصالح ومفاسد کوخوب ایتھے طریقے سے سوچ اور ان میں توازن کرے۔ وہ اپنی زندگی کی تمام ضروریات کوشخیص دے اور پھر رضا ورغبت کے ساتھ اپنی آ زادی محد ود کرنے کے لئے عادلا نہ قوانین داضع کرے اورانہیں قوانین کے دائرے میں رہتے ہوئے آ زادی کی اس خواہش کوملی جامد پہنائے۔ ایسی ملت نہ فقط حقیق معنی میں آ زاد ہے بلکہ'' جان ڈیوئی''کے بقول آ زادی بشر کا آغار ہی تب ہوتا ہے جب وہ مصلحت کے مطابق قانون پڑمل کر تا اورضر ورت کے مطابق خود کو محد ود کر دیتا ہے۔

#### بالكامى

یہیں سے معلوم ہوتا ہے کہ اجتماعی آزادی کی طرح بھی اگر بے قید وشرط ہوجائے تو انسان ہرج و مرج سے دو چار ہو جاتا ہے اور بیہ آزادی بھی غلامی اور بے بسی میں بدل جاتی ہے۔ یعنی انسان وحیوان کی پرسیش ، آ فتاب وماہتا ب کی عبادت۔ درخت اور بت کی پوجا اور ان کی مثل دیگر انواع کی پرسیش جوعقل دشمنی پر مشمتل ہیں وہ گزشتہ ادوار میں ایک معمول بن گئ تھیں۔ بلکہ آ جکل بھی اس دنیا جہان کے گوشہ و کنار میں کم و بیش ان کا وجو دباتی ہے اور بیصورت معنو کی آزادی کی بے کھی و بلکہ آ جکل بھی اس دنیا جہان کے گوشہ و کنار میں کم و بیش ان کا وجو دباتی ہے اور بیصورت معنو کی آزادی کے بے لگا م ہونے کے سوا بلکہ آ جکل بھی اس دنیا جہان کے گوشہ و کنار میں کم و بیش ان کا وجو دباتی ہے اور بیصورت معنو کی آزادی کے بے لگا م ہونے کے سوا بلکہ آ جکل بھی اس دنیا جہان کے گوشہ و کنار میں کم و بیش ان کا وجو دباتی ہے اور بیصورت معنو کی آزادی کے بے لگا م ہونے کے سوا بلکہ آ جکل بھی اس دنیا جہان کے گوشہ و کنار میں کم و بیش ان کا وجو دباتی ہے اور بیصورت معنو کی آزادی کے بے لگا م ہونے کے سوا تو موجو بنی میں ہوں اس میں خواہ ہش پر تی دخود پر سے حالہ و ہو ہے ہوں اور ہیں ان کی ہیں جو دور حاضر میں بشر کی اخلاتی پسی کا موجب بنی ہیں ۔ ان میں خواہ ہش پر تی ۔ خود پر تی ۔ جاہ پر تی ۔ عہدہ پر تی ۔ فر د پر تی ۔ ترب پر تی ۔ شہوت پر تی ۔ زر پر تی ۔ تو صب پر تی اور اس قسم کی متعد دکٹر فی پر سیشن میں ایں کہ جن سے موجودہ دنیا آلودہ ہو چکی ہے اور اس اخلاتی پسی کے بھنور میں گھر کر رہ گئی ہے تما م عالی جنگوں یا عام حالات میں انسان نے جو غیر انسانی کچھن دکھا ہے ہیں بیا تی اخلاتی اخطاط کا اثر اور آزادی معنو کی کو بے لگام چھوڑ دینے کا متیجہ ہیں ۔

''لا الہ الا اللا''اسلام کا نعرہ آزادی ہے جواپنے پہلے جزء''لا الہ'' کے ساتھ تمام خود ساختہ معبودوں کوخدائی کے تخت سے ینچا تاردیتا ہے۔وہ عوام کوان کی بندگی اور پرستش کے دائرے کے اندرمحد ودکر کے اس کی معنومی آزادی کو ہوشم کے خطرے س محفوظ کردیتا ہے۔

خلاصہ بیر کہ جس طرح اجتماعی آزادی اس قوم وملت کاحق ہے جس کے افراد عادلا نہ قوانین کے سامنے سر جھکا دیتے ہیں۔ اسی طرح معنومی آزادی بھی اس قوم کے لائق ہے جس کے افرادایک خداوند برحق کی الوہیت پر صمیم قلب سے ایمان لاتے اوراس ک ہندگی کے قوانین پر صحیح طریقے ہے مک کرتے ہیں۔

**ر پہر کا فر ایضہ** ایک اور کلتہ جس کی طرف توجہ ضروری ہے وہ بیہ ہے کہ جس طرح اجتماعی آ زادی سے ہبرہ در ہونے کے لئے رہبری اور پې ايت الکري: آساني پيام توحيد کې چې کې (30 کې چې چې

قولو الااله الاالله تفلحوا "لا اله الاالله كهوتا كمفلاح ياد -

معلوم ہوا کہ لا الہ الا اللہ کا کلمہ تو حیرت بھی الہٰی قلعہ ثابت ہوتا ہے جب اس کا ماننے والا اس تحریک کے رہبران اور اس کے پیشوایان کا صحیح پیر دکار بن جاتا ہے۔ ہاں یہی وہ شرائط ہیں جن کی طرف حضرت امام علی رضاعایہ السلام نے نیشا پور والوں کو اپنی مشہور ومعروف حدیث میں متوجہ کیا اور فرمایا'' بشر وطہا وانامن شروطہا'' یہ سب کچھا پنے شرائط کے ساتھ ہوتا ہے اور میں ان میں سے ایک شرط ہوں ۔

اس سلسلے میں اولین رہبررسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خدائے تعالیٰ کے برگزیدہ نبی ہیں اور آپ کے بعد ائمہ معصومین علیہم السلام ہیں کہ آنحضرت نے لوگوں کو بحکم خدا اہستیوں کا تعارف کروایا۔ان میں سے ایک رہبرخودا ما علی بن موسیٰ رضا علیہ السلام ہیں اور اسی لئے آپ نے فرمایا:'' والان من شروطہا'' میں بھی ان شرط میں سے ایک ہوں۔

ان رہبران کا وظیفہ خداوند کریم کی تعلیمات کی تبلیخ کرنا ہے کہ جن کا ایک حصہ'' قر آن مجید'' کے نام سے بطریق وحی حضرت نبی اکرمؓ پر نازل ہوااور دوسرا حصہ''سنت وحدیث'' کے نام سے پیغیبرا کرمؓ اورائمہ علیہم السلام کی زبان سے صادر ہوا۔

ب**ندہ ہوا**ئے فس

ان اللی رہبران کی نگاہ میں غلط بندگی اور آزادی کی مخالف پرستش فقط ان مشہو دومحسوں خدا وُں اوران ارضی دسمادی اشیاء کی پرستش تک محد دنہیں اور نہ ہی ان تک منحصر ہے۔ کیونکہ کٹی افرادا یسے ہو سکتے ہیں جو نہ سی بت یا درخت کی پرستش کرتے ہیں اور نہ ہی في المرى: آسانى بيام توحيد من المرى: آسانى بيام توحيد من المركز المحاص

بندے بن بی گرفتار ہوتے ہیں۔ لیکن باطن میں دوایتی ہوا نے نفس ریا کاری اور دیگر نفسانی خواہشوں کے کمل غلام و بلا قید وشرط طبع بندے بن بی جکہ ہوتے ہیں۔ ان کے وجود کا اندرونی بت بڑے حلیہ و نیرنگ کے ساتھ ان سے معنو می آزادی سلب کر لیتا ہے اور غلامی کا طوق ان کی گردن میں ڈال دیتا ہے جبکہ خود انہیں اس کا احساس بھی نہیں ہو پا تا۔ عن ابی صحف علید السلامہ قال الا شر اللے فی النیاس اخفی میں دبیب النعمل علی معن ابی صحف علید السلامہ قال الا شر اللے فی النیاس اخفی میں دبیب النعمل علی معن ابی صحف علید السلامہ قال الا شر اللے فی النیاس اخفی میں دبیب النعمل علی معن ابی صحف علید السلام فرایا دیتا ہے جبکہ خود نہیں اور ٹو فی النیاس اخفی میں دبیب النعمل علی الموسح الا مود فی اللیلة المطلمة <sup>(1)</sup> مطریقے سے ہوتا ہے جس طرح تاریک رات میں ایک ساہ جیونی کی ساء پھر پر چل رہ کی افوذ اس سے بھی زیادہ پنہاں اور ٹو فی این شرح امام علی حسن عسکر کی علیہ السلام نے فرمایا:۔ لوگوں کے قلوب میں شرک کا نفوذ اس سے بھی زیادہ پنہاں اور ٹو فی الی تر سرح ملاح تاریک رات میں ایک ساہ جیونی کی ساء پھر پر چل رہ کی ہو۔ این شرح سی قطع آ گاہ نیں ہو سکتا، کیونکہ شرک تاریک رات میں کی ساہ دیونی کی جو پر دیگر رہ ملاح وہ این شرح میں قطعا آ گاہ نہیں ہو سکتا، کیونکہ شرک تو اس سے بھی پنہاں اور ٹو ظل طور پر ترک تا ہو لیکن اگر کوئی شوں اس تاریک دارت میں ایک روش جو ان کر آ نے جو اس مقام کور وشن کرد ہے تو دینا وہ جبان کا نظر نہ آنے والی چیونی کی حرک کوئی شرک کی تما ما تسام کو آ شکار کرد یتی ہے ان رہ ہر ان خدادی کے ہا تھی میں میں ان نظر ہو ماند ہیں ، لیں ان کی پر وی محفی شرک کی تما ما تسام کو آ شکار کر دیتی جس ان دہر ان خدادی کے ہا تھ میں میں اور کی کی سا

ب**ند**ه شهوت

ایک سیاہ روز اور بدبخت جوان جب تمام انسانی اور اخلاقی مقررات کو پس پشت ڈال دیتا ہے اور اپنے غریزہ جنسی کو ہر ناجائز طریقے سے پورا کرنے میں مصروف ہوجا تا ہے تو خیال کرتا ہے کہ وہ تمام قیود سے رہائی پا چکا ہے اور ایک آ زادانسان بن چکا ہے، اس لئے کہ اب وہ جو کام چاہے انجام دے سکتا ہے۔

لیکن حقیقت اس کے بالکل برعکس ہے کہ اگر چووہ حیوانی اورغریزی طور پر آزاد ہے لیکن معنوی اور انسانی طور پر آزاد نہیں ہے۔ خدائی پیشوا اور الہٰی رہبر اس کی اس غلط روش کو شہوت کی بندگی وغلامی اور اپنے غریز ہ کی باقید و شرط اندھی اطاعت کے علاوہ اور پچھ نہیں سبجھتے ۔ وہ کہتے ہیں۔ بیآ زادنہیں ۔ بیا پنی ہوائے نفس کا غلام ہے کہ اس کی جنسی شہوت نے اس کی معنوی آزادی کو پامال اور اس کی انسانیت کو روند کر رکھ دیا ہے ۔ بال تو اسی شہوت نے اپنی عبودیت و بندگی کا بچند اس کی جنسی شہوت نے اس کی معنوی آزادی کو پامال اور اختیار قیدی بنالیا ہے، اب وہ جہاں چا ہے اس کو لیے جا کے اور تباہ کرد ہے۔

🗓 بحارالانوارج۲۱ قسمت اول ص۱۵۸

المحتى المركبي: أسماني بيام توحيد المحتى المحتي المحتي

قال على عليه السلام: عبد الشهوة اذل من عبد الرق<sup>[1]</sup> حضرت على عليه السلام ف فرمايا: شهوت كاغلام ايك زرخريد غلام سے زيادہ ذليل ہوتا ہے۔ وعنه عليه السلام: عبد الشهوة أسير لاينفك اسر كا ا<sup>3]</sup> آپ ہى فرمايا: شهوت كاغلام ايك ايسا قيدى ہے جواپنى قيد سے ہرگز رہائى نہيں پاسكتا۔ تمام رہبران اللى كى اطاعت كرنااوران كے اسلامى ضوابط كوجارى كرنا كلمه توحيد كے شرائط ميں سے ايك اہم ترين شرط ہے اور اس كے بغير كاميا بى ہرگز مكن نہيں ہے ۔ وہى لوگ اللہ تعالى كے محفوظ قلعہ ميں وارد ہوتے اور اس كے عذاب سے محفوظ ہو سكتے

عن النبى صلى الله عليه وآله سلم قال: من قال لا اله الا الله مخلصاً دخل الجنة واخلاصه بها ان تحجز لا اله الا الله عمار حرم الله <sup>٢</sup>

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:۔ جو بھی اخلاص کے ساتھ کلمہ تو حید پڑھتا ہے وہ بہشت میں داخل ہو گا اور اخلاص سے مراد بیہ ہے کہ 'لا الماللہ' اس کو گناہ وحرام کے ارتکاب سے بازر کھے۔ ایک دانا اور دلسوز باپ اپنے فرزند سے کہتا ہے:۔ بیٹا محنت کر دتا کہ یو نیور سٹی میں داخلہ لینے میں کا میاب ہوجاؤ، کیونکہ یو نیور سٹی ایک ایسا قلعہ ہے جو بھی اس میں داخل ہو، کہ جہالت کی مصیبتوں سے مامون ہوجا تا ہے۔ کیاباپ کی اس نصیحت کا مطلب یہی ہے کہ اس کا فرزند فقط یو نیور سٹی میں داخل ہو، کہ جہالت کی اور اپنے طالب علمی کے فرائض پر ممل نہ کرے؟ کیا اس نصیحت کا مطلب یہی ہے کہ اس کا فرزند فقط یو نیور سٹی میں داخلہ لینے پر اکتفاء کرے حاضری دینا اور آمو خذ پر محنت کر نا فلہ کی اس نصیحت کا مطلب یہی ہے کہ اس کا فرزند فقط یو نیور سٹی میں داخلہ لینے پر اکتفاء کرے حاضری دینا اور آمو خذ پر محنت کر نا وغیرہ میہ سب امور شامل نہیں ہیں؟ جب وہ نو جوان یو نیور ٹی کی تما متعلیمی سرگر میاں با قاعدہ حاضری دینا اور آمو خذ پر محنت کر نا وغیرہ میہ سب امور شامل نہیں ہیں؟ جب وہ نو جوان یو نیور ٹی کی تما متعلیمی سرگر میاں با قاعدہ مطابق مقالہ کی کے فرائض میں کو تاہی کر ہے تو کیا اسے بیچن جب وہ نو جوان یو نیور ٹی کی تما متعلیمی سرگر میاں با تا عدہ مطابق مقال جائے ہیں کا میا بی حاصل کر کی ہے تو بس اس سے بی کا میں ایں سے توں کہنے گے: میں کا میں ہو کہ دیا دینہ کر میں کہ ہو نہ ہوں کہ ہیں ہو ہو ہوں ہو ہوان یو نیور ٹی کی مات کی میں ہو کر داخلہ لیے ہو کر ہو ہوں ہو کہ ہو ہوں ہوں کہ ہو گا ہو کہ ہو کی مات ہو کر داخلہ کے میں ہو کر ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہوں کہ ہو گر ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوں ہو

اتی طرح خداوند کریم نے بھی فرمایا ہے ''لا الہ الا اللہ'' میر اقلعہ ہے اور جو بھی اس میں داخل ہو، وہ عذاب سے امان پالیتا ہے۔ رسول اکرمؓ نے بھی فرمایا ''لا الہ الا اللہ'' کہوتو فلاح پا جاؤ گے۔لیکن ان تمام روایات کو بحکیل بخشنے اور انہیں تمام تک پہنچانے والا حضرت امام علی رضاعایہ السلام کا وہ ارشاد ہے کہ جس میں آپ نے فرمایا: ۔''بشر وطہا وانامن شروطہا'' اسلام نے''الا الہ الا اللہ'' کے کلمہ تو حید کے ساتھ تمام خود ساختہ معبودوں کی پرستش کا خاتمہ کر دیا اور اہل اسلام کو تمام

> <sup>Ⅲ</sup> فهرست غرر ص ۱۸۷ ۳ غررالحکم ص ۹۹ ۴ ۳ ثواب الاعمال ص ۲۰

بند گیوں سے رہائی دے دی۔ اس نے اپنے پیروکاروں کو تکم دیا کہ ہرروزا پنی یومیہ نمازوں میں چند بار' ایال فنعب '' کی تکرار کریں تا کہ بیہ بات ان کے اعماق قلب میں نفوذ کر جائے یعنی بیہ امران کے قلب وذہن میں رائٹے ہوجائے کہ پر ستش فقط ذات الہی کے لئے ہے اور اس کے علاوہ کوئی بھی بندگی وعبودیت کے لائق نہیں ہے۔

### حقیقی آ زادی

اس آسانی تربیت کانتیجہ یہ ہوا کہ سلمان ایک واقعی آزادی اور حقیقی حریت سے ہمکنار ہو گئے اور انہوں نے جہاں کہیں بھی قدم رکھا تو کسی بھی مادی چیز کے سامنے بندگی کے لئے سر جھکانے پر آمادہ نہ ہوئے۔ یہاں تک کہ دہ زندگی کے سخت ترین حالات میں بھی مخلوق پر تی کی ذلت اور زبوں حالی کارنگ اپنانے پر تیار نہ ہوئے، یہاں بطور نمونہ دو مقامات کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے۔ (۱) آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مکہ معظّمہ سے ہجرت سے قبل مشر کمین نے مسلمانوں پر سخت دیا و دال رکھا تھا اور وہ ان پر اقام ل برداشت سختیاں کرر ہے تھے۔ چنانچہ مسلمانوں کی ایک جماعت رسول اکر م کی اجازت سے ملک حبشہ میں پناہ گزین ہوئی، تا

ادھرمشر کین نے عمارہ بن ولیداور عمر و بن عاص کو بیش بہا تحائف دے کر شاہ حبشہ کی طرف روانہ کیا، تا کہ وہ ان مسلمان مہاجرین کو دوبارہ مکہ لانے کی کوشش کریں اور چھراس طرح ہم انہیں شکنجوں میں گرفتار کرنے میں کا میاب ہوجائیں۔

جب وہ دونوں حبشہ میں دارد ہوئے تو جو تحاکف وہ اس ملک کے حکمرانوں اور معززین کے لئے لائے تھے وہ ان میں تقسیم کئے نیز شاہ حبشہ کے لئے جو خصوصی تحفہ لائے تھے وہ اس کی خدمت میں پیش کیا اور اس کے ساتھ ہی اس سے ان مہاجرین کی داپسی کی درخواست بھی کردی۔ شاہ حبشہ نجا ثی جو ایک فہمیدہ اور دانا شخص تھا۔ اس نے کہا: میں بغیر تحقیق اور تفشیش کے ان مہاجرین کی داپسی کی کے حوالے کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہوں۔ یہ لوگ میرے ملک میں آئے ہیں اور انہوں نے جھے دیگر لوگوں پر ترخیح دی ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ میں بذات خود ان سے ملاقات کروں اور ان باتوں کو بھی سنوں۔ تا کہ میں ان کے طرز نظر سے آگا ہی پاؤں اور پھر اس بارے میں اپنی ایک رائے قائم کروں۔ چنا نچہ اس نے حکم دیا کے فلاں وفت معین پر مہاجرین کو میر ے حضور لایا جائے۔

انتهائخصوع

سجدہ کرنا اور اپنی پیشانی خاک پررکھنا۔ اپنے مسجود کے سامنے سجدہ گزاروں کا سب سے بڑا خصنوع ہوتا ہے۔ اسلام جیسے حریت پر درمکتب نے کلمہ تو حید کی بنیا د پر اپنے پیروکاروں کوایک عزت نفس اور ایک شخصیت عنایت فرمائی اور انہیں تعلیم دی ہے کہ سجدہ فقط اس ذات اقد س الہٰی کے سامنے کیا جا سکتا ہے جو اس جہان کا خالق اور پوری کا ئنات کا حقیقی ما لک ہے۔ پس ایک مسلمان انسان کے لئے کسی جھی حالت میں جائز نہیں کہ وہ غیر خدا کو سجدہ کرے اور اپنے ایمان کے بیش قیمت موتی اور اپنی علیم کر اس المحتى المرى: آسانى پيام توحيد المحتى المحتى

کسی بھی شکی کے بدلے سودا کرے۔

سئل ابو عبد الله عليه السلام أيصلح لغير الله تعالى قال لا قيل فكيف أمر الله الملائكة بالسجود لآدم فقال ان من سجد بامر الله فقد سجد الله فكال سجود لله اذكان عن أمر الله تعالى

حضرت امام جعفرصا دق عليه السلام سے پوچھا گيا! آيا غير اللد کے لئے سجدہ درست ہوسکتا ہے۔ آپ نے فرما يا نہيں! پھر اللہ تعالی نے ملائکہ کو حضرت آ دم عليه السلام کے لئے سجدہ کا تھم کیسے دیا؟ آپ نے جواب میں فرمایا: جو شخص اللہ کے تھم سے غير خدا کو سجدہ کرتا ہے تو دراصل وہ خدا ہی کو سجدہ کرتا ہے۔لہذا یوں کہنا چاہئے کہ ملائکہ نے آ دم گو سجدہ کرتے ہوئے در حقیقت اللہ تعالی کو سجدہ کیا تھا، کیونکہ انہوں نے اللہ تعالی کے تھم کے تحت آ دم گو سجدہ کا تھا۔

اس دور میں رواج تھا کہ جوکوئی بھی نجاشی کے حضور حاضر ہو، اس کے لئے ضروری تھا کہ نجاشی کو تجدہ کرے اور اسکے ذریع اس کے سامنے اپنی بندگی اور تذلل کا اظہار کرے ۔ اب ان مہاجرین کے لئے سخت دشوار مرحلہ آگیا تھا کہ اسلام کے مکتب آزادی کی رونجاشی کو تجدہ کر ناکلمہ تو حید اور یکتا پر تی کے اصول کے خلاف تھا۔ ادھر اس کو سجد ہ نہ کرنا اسے نا راض کرنے کا باعث بھی بن سکتا تھا اس کے نتیج میں ممکن تھا کہ وہ ان کو ملک سے نکال باہر کرنے کا تھکم دے دیتا۔ پس مشرکین اپنے مقصد میں کا میاب ہو کر انتقام جوئی کے جذبے کے تحت انہیں دوبارہ مظالم کا شکار بناتے اور بیلوگ ان کے روح فر ساشکنجوں میں پھنس جانے پر مجبور ہوجاتے ۔ چنانچہ مہاجرین اس دورا ہے پر آن پہنچا اور ان کی تصمیم کری کا سکین امتحان آگیا۔

لیکن ایمان۔خدااور یکتا پرتی پراعتقادان کے وجود میں اسقدررائٹے ہو چکاتھا کہان سب نے بیارادہ کرلیا کہ وہ نجاشی کو ہر گز سجدہ نہیں کریں گے اور پھران پر جو تختی بھی آئے گی اسے برداشت کر لیس گے۔حضرت جعفر طیار جوان مہاجرین میں سے ایک تھے۔فرماتے ہیں جب ہم نجاشی کے دربار میں حاضر ہوئے تو سجدہ کیا، تب حاضرین نے اعتراض کرتے ہوئے کہا۔

مال کمہ لا تسجدون للملك قبلنا لا نسجد الا الله عز وجل<sup>3</sup> وہ بولے اِنتہیں کیا ہوا ہے کہتم بادشاہ سلامت کو سجدہ نہیں کرتے ؟ ہم نے جواب دیا: ہم اللہ عز وجل کے علاوہ کسی کو سجدہ نہیں کیا کرتے۔

(۲) روم کے دربار میں دحیک بھی سی سی مہم جرین حبشہ جیسی صورت حال میں پیش آئی۔ رسول اکر مسلی اللہ علیہ وآلہ دسلم نے اپنی عمر شریف کے اواخر میں دیگر مما لک کے زما مداران کوخطوط روانہ کئے اورانہیں مقدس دین اسلام قبول کرنے کی دعوت دی تھی۔ چنا نچہ ان خطوط میں سے ہرایک خط مسلما نوں میں سے ایک فردکود بے کران حکر انوں

سفینة البحار ''سجد' ص۵۹۸
۳۷ سیرة حلبید جاص۵۹۸

المحيج المحير المحتفظ المحتج المحت

کے پاس روانہ کیا تھا۔ان میں سے ایک خط روم کے باد شہ قیصر کولکھا اور دحیہ کمبی کہ جو مکتب اسلام کا تربیت یا فتہ ،تو حید ویکتا پر تی کا دل دادہ شخص تھا، اس کو روسول اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے یہ فریضہ سونیا گیا کہ وہ یہ خط قیصر روم تک پہنچائے۔ چنا نچہ اس نے طویل سفر طے کیا تا آئلہ پائے تخت روم میں آن پہنچا۔

فقال قومه لى حية اذار أيت المللك فاسجى له ثمر لا ترفع رأسك حتى يأذن للك قال دحية لا افعل هذا ابدا ولا اسجى لغير الله <sup>[]]</sup>

قیصر کی قوم کےلوگوں نے حصرت دحیہ کلبی سے کہا کہ جب بادشاہ کے حضور جانواس کے سامنے سجدہ میں گرجانااور جب تک وہ اجازت نہ دیں اپنا سرنہ اٹھانا لیکن دحیہ کلبی (جواس توحید دشمن بات سے نالاں ہو چکے تھے )انہوں نے کمال صراحت کے ساتھ جواب دیا کہ میں ہرگزامیا کا منہیں کروں گا کیونکہ میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کے سامنے سجدہ کرنے کے لئے تیارنہیں ہوں ۔

ايمان وشامت

یہ شجاعت ۔ شہامت اور آزادی جواسلام کے آسانی مکتب جزو ہے، فقط مسلمانوں کو ہی نصیب ہوئی اور بیخدا پر ایمان لانے اور اس کی لامحد ودقدرت پر بھر وسہ کرنے کا فطری نتیجہ ہے۔ کلمہ ُ تو حید پر اعتقا در کھنا اور یکتا پر سی کو قبول کرناعوام کے قلوب میں ایک ایسا عمین انقلاب اور حیرت انگیز تبدیلی کرتا ہے کہ غلامی اور اسارت کی تمام زنچیریں ٹوٹ کر گر پڑتی ہیں اور غلامی کے تمام بند صن کیے بعد دیگر کھل کرنا بودہوتے چلے جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اہل اسلام خدائے یکا نہ کی عبادت کے طفیل تمام بند گوں کو پاؤں سے دوند کر انتہائی قلیل مدت میں آزادی کی بزرگ ترین قدت کو حاصل کرنے میں کا میاب ہو گئے جو ایک انسان حقیق کی شان کے لاکن ہے اور

وظيفهشاسي

يبال دلچ ب بات يه ب كدرسول اكرم ك آئين ميں آزادى كواس قدراعلى وار فع طريقے سے سمويا گيا ہے كد كمتب اسلام كەرجداول ك شاگردان اپنے خالق ومالك كى بندگى ميں بھى حريت ك اس پېلوكولموظ ركھتے رہے ہيں۔ اى لئے تو وہ اپنے پر ودگار كى عبادت بھى شكر گزارى اور وظيفه شاى ك جذب سے كرتے ہيں كہ جوانسانيت اور آزادى ہى كى عظيم نشانى ہے۔ عن الحسين عليه السلام: ان قوماً عبد وا للله رغبة فتلك عبادة - التجار، وان قوما عبد و الله رهبة فتلك عبادة العبيد وان قوماً عبد والله شكر آفتلك عبادة الأحرار وهى افضل العبادة <sup>[2]</sup>

۲۷۲ سیرة حلبیه ج ۳ ص ۲۷۲
۲۲۳ تحف العقول ص ۲۴۲

المحيج المحيني المريني أساني بيام توحيد مستحق المحيج المحيج المحيج المحيج المحيج المحيج المحتج ا

حضرت امام<sup>حسی</sup>ن علیہ السلام فرماتے ہیں : ایک گروہ خدا تعالیٰ کی عبادت اس جذبے سے کرتا ہے کہ وہ ہمیں اپنی لامحدود نعمات عنایت فرمائے گااور ہمیں بہشت نصیب ہوگی۔ میتا جروں اور سودا گروں والی عبادت ہے۔ پچھلوگ ایسے ہیں جواپنے اللّہ کی عبادت اس کی شکر گز ارک اور اپنے انسانی فریضے کی ادائیگی کے جذبے سے کرتے ہیں، بیآ زادا فراد کی عبادت ہےاور ایسی ہی عبادت تمام عبادات سے افضل و برتر درجہ رکھتی ہے۔

قال على بن الحسين عليه السلام: انى لا كرة ان اعبد الله لا غرض لى الا ثوابه، فأكون كالعبد الطبع المطيع ان طمع عمل والالم يعمل واكرة اعبدة الالخوف عقابه فأكون كالعبد السوة ان لم يخف لم يعمل، قيل فلم تعبدة قال لما هو اهله بأياديه على وانعامه \_ <sup>[1]</sup>

امام زین العابدین علیه السلام فے فرمایا:

مجھے بینا پند ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کروں جبکہ میری غرض اس کے ثواب کے حصول کے علادہ ادر کچھنہ ہو۔ کیونکہ اس صورت میں میری مثال اس لالچی فرماں بردارغلام کی تی ہوگی ، جوطع کے تحت کا م کرتا ہے۔اورطع نہیں ہوتی تو کا منہیں کرتا۔اسیطر ح مجھے یہ بھی پیندنہیں کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت فقط اس کے عذاب سے خوف کھاتے ہوئے کروں کہ اس صورت حال میں اس بدکارغلام کی طرح ہوں گا جو بغیر خالف ہونے کے اطاعت نہیں کرتا۔ تب آپ سے پوچھا گیا پھر آپ کس بنیاد پر اللہ تعالیٰ کی عبادت کر تے ہو؟ آپ نے فرمایا۔ اس خالق کی ان معمات اور احسانات کی وجہ سے جو اس نے مجھ پر فرمائے ہیں، ان کی وجہ سے وہ ال اُتی ہے کہ اس کی عبادت کی عبادت کی جات

اسلام اورآ زادی

خلاصه بیکه مقد ساسلامی آئین آزادی انسان کی بنیاد پر استوار ہوا ہے اور اللد تعالیٰ نے انسان کو آزاد خلق فرما یا ہے۔ اس لیحضر وری ہے کو انسان کلمه تو حید کے سائے میں آزادر ہے اور آزادزندگی بسر کرے۔ اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی آزادی کو لیٹر وں اور چور وں کی دستبرد می محفوظ رکھے۔ وہ بید ااور ہوشیا رر ہے اور بیموقع نہ دے کہ ہوائے نفس یا دیگر اندر ونی معبود یا خدائی کے جھوٹ مدعی اود دس خود ساختہ خدا اس سے بیآزادی سلب کر لیں اور اسے اپنا غلام بنانے میں کا میاب ہوجا تیں۔ وا کر مر نفسک عن کل دنیتہ وان ساقت کا الی الرغا ٹب، فان ک لن تعتاض من تبذل من نفسک عوضاً ولا تکن عبد الدال میں خور مات میں اتنا میں الرغا کہ ہوا کے نفس کا میں۔ ہوجا تیں۔ امام علی مرتضیٰ علیہ السلام الی فرزند امام حسن تبین عبد الی الرغا ٹب، فان ک لن تعتاض من

> ۲۰۸۰ جموعه ورام ۲۰۳۰ چنوعه ورام ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ چنهج البلاغه کمتوب ۳۱

المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

ے محفوظ رکھو، اگر چہوہ پستی تمہارے بہت سے مقاصداور بہت سی تمناؤں کے حصول کا باعث ہی کیوں نہ ہو۔ کیونکہان کے عوض اپنی عزت وشرافت کا سرمایہ ہاتھ سے دیناالی قیتی چیز کالٹانا ہے جس کا بدل پھر بھی تمہیں حاصل نہیں ہو سکے گا۔ نیز کسی اور کاغلام ہر گزنہ بنا کہ خداوند تعالی نے جھے آزاد پیدا کیا ہے۔

# غیرخدا کی بندگی سے آزاری

السورة آل عمران آیت ۲
 السورة آل عمران آیت ۸
 السورة نساء آیت ۸۵
 السورة فقص آیت ۰۷



دوسرى تقر

حيات وزندگي

بسم الثدالرحمن الرحيم

الله تعالى اين كتاب مي فرما تاب: الله لَا إله إلَّا هُوَ ، الْحَيُّ أَنَّا

یہ آیت الکرتی ہے جس میں جن تعالیٰ کے لئے سب سے پہلی صفت اور معبود حقیقی کے اوصاف کمال میں سے جواولین کمال بیان کیا گیا۔وہ حیات ہے۔یعنی وہ متی جو معبود حقیقی اور بندگی و پر سنٹ کے لائق ہے وہ زندہ اور جی ہے۔وہ ان خود ساختہ معبودوں مثلاً بت ۔آگ۔سورج۔ چاندوغیرہ کی طرح جامد اور مردہ نہیں ہے۔

## زندگی ایک ناشاخته حقیقت

زندگی ایک ناشاختہ حقیقت ہے اور دیگر بہت سے ناشاختہ حقائق کی طرح ماضی سے حال تک دانش ور انسانوں کے لئے نامعلوم رہی ہے۔ بلکہ ابھی تک وہ اس کے راز سے ناواقف ہیں اور کسی کو معلوم نہیں کہ یہ کس طرح ممکن ہوجا تا ہے کہ وہ چند بے جان طبیعی عناصر اور معد نی نمکیات کو ایک مخصوص وزن اور خاص حساب کے مطابق اس دنیا کے خزائن طبیعت میں سے لے لیتا ہے اور پھر قانون حیات کے مطابق انہیں موجود ات میں تبدیل کر کے انہیں تحرک حیات عطا کر دیتا ہے اور انہیں قسم مشم کے افعال انجام دینے کی صلاحیت دے دیتا ہے۔

### قدرت تغذيه

کلوروفل والے پودوں کی ہیت ترکیق میں بیصلاحیت موجود ہے کہ وہ ایسے تمام اجسام مثلاً پانی۔معدنی۔نمکیات،کار بن ڈائی آ سمائیڈ اور آنسیجن وغیرہ جوایک سادہ قشم کی چیزیں ہوتی ہیں، اس طرح کہ وہ ان کوایسے جسم میں تبدیل کر سکتے ہیں جوایسے مواد کی شبیہ ہوتا ہے جس سے وہ پودے خود تشکیل دیئے گئے ہیں اور پھر وہ ان کواپنے اندرجذب کر لیتے ہیں۔ بیکام چندایک متوارت تبدیلیوں سے انجام پذیر ہوتا ہے اور ان ترکیبی تغیرات کے بعد وہ تیار شدہ مواد دخصوص مقامات پر قرار پا تا ہے۔اس کے بعد وہ پودوں

🗓 سورهٔ بقره آیت ۲۵۵

التي الكرى: آسانى پيام توحيد المحرج التي المحرج ا

کر یشوں تک پنچتا ہے چروہ ان کی بناوٹ کا حصہ بنتا ہے اور بالآخران کے جسم کا حصہ بن جا تا ہے۔<sup>11</sup> ایک زندہ جسم کے اندراین خاص صورتوں میں ہزاروں لا کھوں مرتبہ کیمیاوی عمل انجام پاتے ہیں اور مجموعی طور پر متابلیسم کرتے رہتے ہیں۔ان تمام کیمیاوی عملیات میں نہ فقط اعلیٰ در جے کی زمانی اور مکانی ہم آ ہنگی ہوتی ہے اور وہ اس نوسازی کے عمل میں باہم مر بوط رہتے اور اجتماعی طور پر کام کرتے ہیں، بلکہ بیر ساراعمل ایسے منظم طریقوں کے ساتھ انجام پذیر ہوتا ہے کہ پورے زندہ جسم کی حفاظت اور تعمیر ہوتی رہتی ہے اور وہ اپنے کمال کی طرف بڑھنے کی ہوا یہ تا رہتا ہے <sup>12</sup>۔

### موتاورزندكي

زندگی کی طرح موت بھی ایک حیرت انگیز حقیقت ہے، اس جہان کی تمام زندہ موجودات ۔ وہ زبانات ہوں یا حیوانات ۔ ۔ وہ اہدی زندگی کی مالک نہیں اور اس نظام آفرنیش میں عناصر کے باہمی تفاوت کے تحت ہر زندہ وجود اپنی ایک معین طبیقی عمر لے کر آتا ہے ۔ چنا نچہ جوں بتی اس زندگی کا دورہ کم ل ہوتا ہے، اس کی طبیقی موت کا وقت آجا تا ہے اور اس وقت بیز ندہ وجود مرجا تا ہے ۔ پس اب اس کے طبیقی عناصر اور اس کے جسم کو تفکیل دینے والے تمام مواد کتاب خلقت کے مقرر کردہ مخصوص نظام کے مطابق تحلیل ہونے لگتے بیں اور چکر سے خزائن طبیعت میں بے جان مواد کی ظلی میں شال ہوجاتے ہیں۔ بیں اور چکر سے خزائن طبیعت میں بے جان مواد کی ظلی میں شال ہوجاتے ہیں۔ یہ مسلس تبدیلی اور پے در پے تغیر کہ جو قانون موت و حیات کا نتیجہ ہے، قر آن مجید اس کو اللہ تعالیٰ کی حکیما ند آیات میں ایک قر آن کہتا ہے: ۔ میں مسلس تبدیلی اور پر در پے تغیر کہ جو قانون موت و حیات کا نتیجہ ہے، قر آن مجید اس کو اللہ تعالیٰ کی حکیما ند آیات میں ایک قر آن کہتا ہے: ۔ یہ میں ایک طبیع میں المیتیت و کی گوٹر ہے الکہتیت ہیں الکی ہو ایک واللہ تعالیٰ کی حکیما ند آیات میں ایک میں موان کہتا ہے: ۔ بیاں جہان کا عظیم خالق ہے جو سلس زندہ موجودات کو بے جان عناصر میں سے ظاہر کر دہا ہے اور ان زندہ موجودات کو بیان عاصر کی تحکیم خالق ہے جو سلس زندہ موجودات کو بے جان عناصر میں سے ظاہر کر دہا ہے اور ان زندہ موجودات کو بیان عاصر کی تحکیم خالق ہے جو سلس زندہ موجودات کو بے جان عناصر میں سے ظاہر کر دہا ہے اور ان زندہ موجودات کو بیان عناصر کی تعلیم خالق ہے جو سلس زندہ موجودات کو بے جان عناصر میں سے ظاہر کر دہا ہے اور ان زندہ موجودات کو میں علی علیہ السلام: اینے فرزندام م حسن میں علی علیہ السلام کے نام ایک نظ میں فرمات ہیں ۔

> <sup>Ⅲ</sup> چەميدانم؟علم نبا تات <sup>م</sup>ص ٣٣ <sup>Ⅲ</sup> حيات طبيعت دمنشاء تكامل آل <sup>م</sup>سا۲ <sup>Ⅲ</sup> سورۇ روم آيت ۱۹ <sup>Ⅲ</sup> نېچ البلاغه مكتوب ٣

المحيني المري: آساني پيام توحيد المحقق المحتي المحقق المحقق المحقق المحقق المحتي الم

اے میرے پیارے بیٹے: ۔ جان لو کہ اس عالم میں موت کا مالک اور اس کا فرماں رواوہ ہی ہے جو زندگی کا مالک ہے، دہنی جس نے پیدا کیاہ ہے وہ ہی موت دینے والا ہے ۔ یعنی اس عالم کے میداء دونییں (ایک ہے) مسکد حیات جو اس عالم طبیعت کے اہم ترین مسائل میں سے ہے، گزشتہ ادوار سے آج تک ہمیشہ دانشوروں اور مفکرین کے ہاں غور وخوض کا مرکز رہا ہے اور بیلوگ مختلف زاویوں سے اس کا مطالعہ کرتے رہے ہیں۔ چنا نچہ ان محققین نے اس کی کئی ایک علامات اور نشانیاں بھی ذکر کی ہیں اور پھر مفسرین وشار صین نے ان علامات کی روشن میں حیات پروردگار 'اللہ تعالٰی کی زندگی' کے

حیات مادی نقطهٔ نگاه سے

وہ اس تلاش وجستجو میں مصروف رہے کہ زندگی کا وہ کون سامعنی ہے جوذات اقد س اللی کے ساتھ منا سبت رکھتا ہے۔ مادی نقطۂ نگاہ سے زندگی کی تحقیق کرنے والوں اور اس کے طبیعی پہلو کا مشاہدہ کرنے والوں کا کہنا ہے: زندگی اس تو انائی کو کہتے ہیں جس کے نتیج میں ایک زندہ موجود غذا کھانا ہے، ہضم کرتا ہے، جذب کرتا ہے اور خارج کرتا ہے اور خلتے بناتا ہے تا کہ ایک طرف سے وہ اس کے اندر سے تحلیل ہونے والے حصے کا بدل بن سے اور دوسری طرف سے اس زندہ موجود کے رشد ور تی کا موجب ہے۔ دو فع کے وسلے سے بیدا ہونے والی متواتر کیمیائی تر اکیب کے ذریعے سے خود سازی کرتا ہے اور خلتے بناتا ہے تا کہ ایک طرف سے وہ اس ود فع کے وسلے سے بیدا ہونے والی متو اتر کیمیائی تر اکیب کے ذریعے سے خود سازی کرتا ہے اس مواد کا بنیا دی خاصہ یہ ہوتا ہے کہ وہ غذائی جذب

عالم طبیعت کے زندہ اجسام یعنی نبا تات۔ حیوانات اورانسان میں زندگی کی یہی علامات قدر مشترک ہیں۔لیکن یہ بات بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالی کی حیات کواس وضاحت کے ذریعے ظاہر نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی اس قسم کی تعبیر سے حیات الٰہی کی تشریح ہوسکتی ہے۔ کیونکہ وہ ذات الٰہی جسم اور تمام جسمانی نقائص سے منزہ مبراء ہے تو حتماً اس جسمانی زندگی کی علامات اس میں موجود نہیں ہوسکتی ہیں۔

زندگی معنوی نقطه نظر سے

بعض محققین نے زندگی کی معنوی نقطۂنظر سے تفسیر کی اور کہا ہے کہ حیات ایک ایسی واقعیت ہے جو بھی موجود اس کو پالیتا ہے وہ علم اور اک اورقدرت کا حامل بن جاتا ہے

الحيى من كان على صفة لا يستحيل معها ان يكون قادراً عالما - 🗉

الآحیات طبیعت ومنشاء تکامل آن ص ۲۳
العیان جا ۲۰ ص ۲۳

المحيج المحير المحتي المحتي

زنده ده موتا بجوایی صفت پر موکدا سکے لئے قادر دعالم بنامحال نہ مو۔ فخر الدین رازی کہتے ہیں:۔ لقائل ان یقول لما کان معنی الحیی ہوا الذی یصح ان یعلم ویقدر وہذا القدر حاصل لجمیع الحیوانات فکیف یحسن ان یم درحاللہ نفسہ بصفة یشار کھا فیہا اخس الحیوانات <sup>[1]</sup>

یہاں ایک معترض کے لئے گنجائش ہے کہ وہ میہ سوال کرلے کہ جب زندگی کا معنی میہ ہے کہ ایک زندہ وجود وہ ہوتا ہے جس میں علم وقدرت کی صلاحیت موجود ہو، اس معیار پر ہم دیکھتے ہیں کہ میہ امرحیوانات کی تمام اقسام میں موجود نظر آتا ہے۔ اب میہ کیسے مناسب ہے کہ خداوند تعالی اپنی تعریف ایک الیں صفت کے ساتھ کرے کہ حیوانات میں سے ایک پست ترین حیوان بھی اس صفت میں اس کے ساتھ شریک اور سہیم ہے۔

پس نبات ۔ حیوان اورانسان کی زندگی کی حقیقت بھی اس عالم طبیعت کی دیگر بہت می اشیاء کے حقائق کی طرح ابھی تک ناشاختہ ہے۔ ماضی وحال کے محققین ومفکرین میں سے کوئی بھی ابھی تک زندگی کی حقیقت کی نقاب کشائی پر قادر نہیں ہوا اور نہ ہی حیات کی گہرائی تک پینچنے میں کا میاب ہوا ہے، بیراز بھی تک راز ہی ہے اورکوئی بھی اس سے پر دہنہیں ہٹا سکا ہے۔ **زندرگی کی اعلامات** 

طبيعى نقط، نظر سے زندگى تفذ بياور بمضم وجذب كا نام ہے اور معنوى نقط، نگاہ مے معلم وقدرت كى صلاحيت حاصل كرنے سے عبارت ہے۔ بياس جہان طبيعى كى زندگى كى علامات اور اس كة ثاركى تعبير يں تو قرار پاسكتى ہيں ليكن انہيں خود زندگى كى حقيقت كى تفسير قرار نہيں ديا جا سكتا۔ اس كى مثال ہے جیسے كوئى شخص '' بجلى'' كى تعريف وتفسير ميں يوں كہے كہ وہ ايك اليى طاقت ہے جو بلب كوروش كرتى ہے، لاؤڈ سپيكر ميں آواز پيدا كرتى ہے، استرى كوگرم كرتى ہے اور كارخانوں ميں مشينيں چلاديتی ہے۔ اس طرح واضح ہے كہ ان تعبيرات كوبكى كى حقيقت كى تفسير قرار نہيں ديا جا سكتا، يہ تو بحلى كور تاري تكى مشينيں چلاديتی ہے۔ اس طرح واضح ہے كہ ان حقيقت تو اسى طرح ناشا ختہ ہى رہ جاتى ہے، واجل

## انسانی ادراک کی ناتوانی

وہ انسان جو کانٹے دار جھاڑی یا ایک ناچیز سے کیڑے کی زندگی کی حقیقت کے اور اک سے عاجز ہے اور جوخود اپنی زندگی اور دیگر ایسے موجود ات کی زندگی حقیقت تک پہنچنے سے بھی قاصر ہے جو اس کر ہُ ارض میں ہمیشہ اس کے سامنے موجود ہیں اور ان کے

🗉 تفسیر کبیرج ۲ص۲۲ ۴

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المح المح المح

ساتھاس کارابط بھی قائم ہے۔ پس بدیہی ہے کہ بیانسان کبھی اس امر پر قادر نہیں ہوسکتا کہ وہ اس کا ئنات کے خالق خداوند بزرگ و برتر کی حیات کی حقیقت پر آگا ہی حاصل کر سکے۔ لہٰذا اس کے علاوہ کوئی چارۂ کارنہیں کہ ہم حیات الٰہی کے بارے میں بحث کرنے ک بجائے گفتگو کارخ قوانین کی طرف موڑ دیں اور مسلہ حیات پر عملی اور دینی جہات سے بحث کریں، امید ہے کہ بید بحث عوام کے لئے مفید رہے گی۔

اجرام فلكي ميں زندگي

اول: ۔ آج کی ترقی یافتہ دنیا میں بہت سے دانش ورا یسے ہیں جن کا نظریہ ہے کہ زندگی کی پیدائش فقط اس کر ۂ زمین تک منحصر نہیں، بلکہ دیگرا جرام فلکی میں بھی زندگی کاوجود ہے۔

قر آن شریف اور دین اسلام کے اولیاءکر ام نے آج سے چودہ سوسال قبل کی تاریک دنیا میں دحی والہام کے نورانی پرتو کے ذریعے اس راز سے پر دہ اٹھایا اور اپنے پیر دکاروں کو آگاہ فرمایا تھا کہ دیگر اجرام فلکی میں زندہ موجود ات پائے جاتے ہیں۔ وَحِنُ ایٰیۃ ہِ خَلُقٌ السَّہٰ الحوٰتِ وَ الْاَ رُضِ وَمَابَتَ فِیہہ ہما مِنْ دَابَّةٍ ہِ<sup>11</sup>

اورخداوند عالم کی نثانیوں میں سے ہے آسانوں اورز مین کو پیدا کرنا اوران زندہ متحرک موجودات کو پیدا کرنا جواللہ تعالیٰ نے آسان اورز مین ہر دومیں پھیلا دیۓ ہیں۔

اس آیت میں کلمہ'' دابۂ' سے مرادزندہ اور حرکت کرنے والے مادی اجسام ہیں۔۔ ملائکہ اور ارواح پر'' دابتۂ' کا اطلاق نہیں ہوتا کیونکہ ان کی حیات روحانی ہے اور دہ جسم ومادہ سے عاری ہیں۔

عن أبى عبد الله عليه السلام قال: ان من وزاء عين شمسكم هذا رعين شمساً فيها خلق كثيرو ان من وراء قمر كم اربعين قمر فيها خلق كثير لا يدرون ان الله خلق آدم امرلم يخلفه <sup>[3]</sup>

حصزت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: تمہارے اس پر جوش چشمہ آفتاب کے علاوہ چالیس دیگر آفتاب بھی موجود ہیں کہ ان کے نظام ہائے شمسی میں کثیر مخلوق آباد ہے۔ اسی طرح تمہارے اس چاند کے علاوہ چالیس دیگر چاند موجود ہیں اور ان کے کرہ جات میں بھی کثیر مخلوق موجود ہے اور وہ مخلوق اس امرکی خبر نہیں رکھتے کہ آیا خداوند عالم نے کر ہُ زمین میں بشرکی تخلیق فرمائی ہے یا نہیں؟ جات میں بھی کثیر مخلوق موجود ہے اور وہ مخلوق اس امرکی خبر نہیں رکھتے کہ آیا خداوند عالم نے کر ہُ زمین میں بشرکی تخلیق فرمائی ہے یا نہیں؟ جات میں بھی کثیر مخلوق موجود ہے اور وہ مخلوق اس امرکی خبر نہیں رکھتے کہ آیا خداوند عالم نے کر ہُ زمین میں بشرکی تخلیق فرمائی ہے یا نہیں؟ جات میں بھی کشر میں تقریباً ایک سو چند رہ کر وڑ ثابت ستارے شار کئے گئے ہیں جن میں ایک قابل توجہ تعداد ہمارے سورج کی شبیہ نظر آتی ہے۔ لہٰ اس بات کی کوئی دلیل نہیں کہ ہم میا عتقا در کھر ہیں کہ فقط ہما را ہے کر ہُ زمین ہیں آباد ہے اور زندہ مخلوق کی آباد ک

السورة شورى آيت ۲۹
۲۹ بورة شورى آيت ۲۹
۲۹ بورة شورى ۲۹ مورا ۸



فقطاسي ميں منحصرہے۔ 🔟

عن امير المومنين عليه اسلام: انه قال هذه النجوم التي في السماء مدائن مثل المدائن التي في الارض <sup>[3]</sup>

### تكدن اوركرات ساوى

امام على عليدالسلام فرماتے ہيں: آسمان كے ان ستاروں ميں اس طرح شہرآباد ہيں جس طرح كرة زمين ميں ہيں۔ اس روايت سے بياستفادہ ہوتا ہے كہ اجرام فلكى ميں بيد فقط زندہ موجودات پائى جاتى ہيں بلكہ دہاں عاقل اور متمدن مخلوق بھى اس روايت سے بياستفادہ ہوتا ہے كہ اجرام فلكى ميں نہ فقط زندہ موجودات پائى جاتى ہيں بلكہ دہاں عاقل اور متمدن محلوق محصى اس روايت سے بياستفادہ ہوتا ہے كہ اجرام فلكى ميں نہ فقط زندہ موجودات پائى جاتى ہيں بلكہ دہاں عاقل اور متمدن محلوق ہے۔وہ لوگ اپنى زندگى كے لئے عاقلانہ انداز سے شہر بناتے ہيں اور انہوں نے اپنى حيات كى بنيا د تمدن اور شرشينى پرركھى ہوئى ہے۔ د مبر ١٩٢٩ء ميں روس كے عالمى شہرت يا فتہ چاپ سائنس دانوں كا ايك اجلاس ستارہ شاسى كے رصد خانہ داقع (بورا كان) ميں بلايا گيا۔اس اجلاس ميں ان روسى ماہ مين ميں سے ايك ركن ژوزف شمو يلوه د تي خالي نا قابل يقين ريوٹ پيش كى جس كا خلاصہ ہي ہے:

ہماری فضامیں کچھریڈیائی علامات نشر ہوتی ہیں اوران سے ایسا نظر آتا ہے کہ کسی دوسری دنیا میں کوئی متمدن مخلوق آبا دہے جود یگر کرہ جات کے محوام کی توجدا پنی طرف جلب کرنا چاہتی ہے۔ اس کے دوسال بعدریاست ہائے متحدہ امریکا سے ایک کتاب شائع ہوئی کہ جس کانام'' کا ئنات میں با ہوش زندگی' ہے اوروہ پانصد صفحات پر مشتمل ہے۔ اس کتاب پر دوسائنس دانوں کی تصدیق موجود ہے۔ ان میں ایک ہارورڈیو نیورسٹی کے پر دفیسر'' کارل ساگان' اور دوسرے روسی پر وفیسر'' ژوزف شمویلودیج'' ہیں اددنوں ماہرین نے ایک دوسرے کو ابھی تکن ہیں دیکھا اور صرف بذریعہ مراسلت ایک دوسرے سے رابطہ کرتے رہے ہیں۔

پھر اس موضوع پر ایک اور کتاب شائع ہوئی کہ جس کا نام' 'ہم اس جہان میں نہتا نہیں ہیں' اور بی' والٹر سوسبوان' کی تالیف ہے۔ چنانچہ 'ساگان' شکلر وسکی' اور دیگر بہت سے ستارہ شاسوں اور ماہرین فلکیات کے زدیک بیدام مسلم ہے کہ کر ۂ زمین کے باہر بھی تدن موجود ہے، بلکہ اہل زمین کے تدن سے بہت زیادہ ترقی قافتہ تدن موجود ہے۔ <sup>س</sup>تا

> <sup>[1]</sup> دانستنی پای جهان علم ص ۲۲۸ <sup>[1]</sup> مجمع البحرن ماده کوکب <sup>[1]</sup> دانستی پای جهان علم ص ۲۲۷

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المحفظ المحف

کرهٔ زمین می**ن قوانین حیات** 

دوم: ۔اس کرہُ زمین میں زندگی ایسے متعین قوانین اور مقرر نظام پر قائم ہے جواللہ تعالیٰ نے اپنے حکیما نہ فیصلوں کے مطابق جاری فرمائے ہیں۔ چنانچہ وہ تمام زندہ موجودات جوان قوانین کی بنیاد پر وجود میں آتے ہیں، وہی مخصوص وممیز ات لے کرآتے ہیں جو اس کرہُ خاکی کے قانون حیات پر منطبق کئے گئے ہیں۔

ماہرین نے اس دنیا کے زندہ موجودات پر تحقیق کی تو وہ اس نتیج تک پنچ ہیں کہ اس کر وُز مین میں طبیعی نقطۂ نگاہ سے زندگ کی علامات۔ تغذیبا ورہضم وجذب ہیں اور بالا خراپنے جسم کے تحلیل ہوجانے والے اجزاء کا بدل تیار کرنا اور اس سے ایک زندہ موجود بے نشوونما اور رشد کی صانت دینا ہے۔ تا ہم معنوی نقطۂ نگاہ سے زندگی کی علامات علم وقدرت کی صلاحیت رکھنا اور اس کا

یا در ہے کہ اس کرہ خاکی کے زندہ اجسام کی ان علامات کا مطلب بینہیں کہ جہاں کہیں جن شرائط وحالات میں کوئی زندہ موجود ملے توضر دری ہے کہ اس میں بلا کم وکاست بیصفات حتما پائی جائیں۔ کیونکہ ہم نے واضح کیا ہے کہ بیصفات وعلامات صرف اس کرہ زمین کے قانون حیات کے تحت وجود میں آنے والے زندہ موجودات کے لئے ہیں۔لہٰذاکسی کو تی نہیں کہ وہ دعویٰ کرنے لگے کہ پوری کا ئنات میں ہرجگہ قانون حیات کیاں ہے اور ہر مقام پر کرہ زمین کا دستورزندگی ہی زیر گہ وگا۔

اس ہے بھی بڑھ کر تعجب کی بات توبیہ ہے کہ اس زمین کے زندہ موجودات کی مختلف انواع کے قوانین حیات بھی باہمی طور پر واضح فرق رکھتے ہیں۔ چنانچہ ماہرین اس تحقیق میں کا میاب ہو گئے ہیں کہ پچھ جانو رایسے ہیں جو بعض حالات میں اپنی زندگی کی خود حفاظت کرتے ہیں اور اپنے ناقص اعضاء کی خود بحکیل کر لیتے ہیں۔ جبکہ انہیں حالات میں دیگر بہت سارے حیوانات مرجاتے یا اس ناقص عضو کے ساتھ باقی رہتے ہیں اور اس کی تحکیل نہیں کر سکتے ہیں۔

سرطان کی طرح کے بعض حیوانات ایسے ہیں کہ جب تبھی ان کا پنجہ یا کوئی عضو کٹ جائے تو اس سے مربوط خلئے فوراً عصنہ کے مفقو دہونے کی اسے اطلاع دیتے ہیں اور اس کے جران و تلافی میں مصروف ہوجاتے ہیں۔ پھر جوں ہی اس کم شدہ عضو کی تجدید کا کا مکمل ہوجا تا ہے تو وہ تولیدی خلئے از خود رک جاتے ہیں، گو یا وہ سمجھ لیتے ہیں کہ اب ان کے کام کے اختنا م کا وقت آ گیا ہے۔ اسی طرح اسفینی رنگ کا ایک حیوان جو میٹھے پانی میں زندگی بسر کرتا ہے اگر کوئی اسے درمیان سے دوحصوں میں تقسیم کر د بے تو اسکا ہر حصہ خود بخو داپنی تحیل میں مصروف ہوجا تا ہے اور بالآخرا یک فرد کامل بن جا تا ہے۔ اسی طرح اگر آ کے ایک کیڑ بے کا سرکا ہے دین تو دوسر بے دن وہ ایک اور سر بنالیتا ہے <sup>11</sup>۔

🗉 رازآ فرینش انسان ص۸۵

المحيري المري المري الماني بيام توحيد المحيج ا

### مختلف انواع ميں تفاوت

مختفر بیکہ ہمارے اس جہان میں جس طرح نبا تات کی زندگی کے شرا ئط حیوانات کے زندگی سے جداگا نہ ہیں یا جس طرح بری موکودات کی زندگی بحری موجودات سے متفادت ہے اسی طرح ممکن ہے کہ ہر کرۂ مسکونی کی زندگی کے قوانین دوسر کے کرہ ک قوانین حیات سے جدا ہوں اور پھروہ سب قوانین ہماری اس زمین کے قوانین حیات سے علیحدہ ہوں۔ نیز بید تفاوت اس حد تک زیادہ ہوکر کرہ کے عاقل اور صاحب ادراک لوگ شاید اپنے طور پر ان شرائط میں زندگی کا وجود ہی نامکن قرار دیتے ہوں اور بیت ور کر کرتے ہوں اور بیت صور کرتے ہوں کہ ان حالات کے علاوہ زندگی کا وجود یا قابل تسلیم ہے۔

( کارل) اور ( ژوزف) اینی کتاب میں لکھتے ہیں: اس نظام شمسی میں زمین کے سوازندگی کا اختمال انتہائی ضعف ہے، کیونکہ ( مریخ) اور ( زہرہ ) سخت گرم ہیں اور ( مشیری ) اور ( زحل ) ایمونیک ( A M M O N I A C ) اور میتھین ( METHANE ) گیسوں میں گھر ے ہیں لیکن اگر ہم خودکوان سیاروں میں کسی ایک کی مخلوق قرار دے دیں تواب ہم زمین کے بار کیا کہیں گے؟ پس بدیہی ہے کہ ایک مریخی ستارہ شناس جب دیکھے گا کہ ہماری زمین آسیجن جیسی گیس میں گھری ہے تو چونکہ وہ این نگاہ میں اس حقیقت کو سمجھنے سے قاصر ہے کہ ہمار ابدن اس آسیجن گیس سے س قدر ساز گارر ہتا ہے اس لئے وہ خیال کرے گا کہ اس زمین میں زندگی نا قابل تصور ہے ۔'' آ

## آبادكرات مي تكامل حيات

قوانین حیات کے باہمی نفاوت کے اس مکمنہ احتمال سے ایک اور مسئلہ قابل توجہ قرار پا تا ہے جوان آباد کرات میں زندگی کے نکامل کے درجات کا باہمی نفاوت ہے۔ چنانچہ بعض ماہرین نے اپنے اپنے انداز وں اور علمی احتمالات کی بنیاد پر حیرت انگیز خیالات پیش کئے ہیں کہ اس کر ہُ زمین کے موجودہ متمدن لوگوں کے لئے اس کا تصور بھی دشوار نظر آتا ہے۔

چندایک محققین کا کہنا ہے: دیگر کروں کے احتمالی موجودات کے بارے میں ممکن ہے کہ وہ اپنی ترقی کی بنیا د پراس وقت خالص توانائی کی شکل اختیار کر چکے ہوں۔اگر اییا ہے تو پھرایسے موجودات کے جوخالص توانائی اور انرجی میں بدل جاتے ہیں ان کی قدرت وا مکانات حد سے بڑھ جاتی ہے۔ ہمارے موجودہ زمینی شعور پر قیاس کرتے ہوئے ان کا شعور بھی نا قابل تصوراور وحشت انگیز ہوگا۔

🗉 داستنی با ی جهان علمص ۲۲۸

لا المركبي المركبي: أسماني بيام توحيد المحتفي ا

زندگی بدون موت

امریکہ کے بابائے تحقیقات میزائیل (فون برون) کے اعتقاد کے مطابق ایسے موجودات جوانر جی اور مادہ پر تسلط پانے میں کا میاب ہوجا ئیں ان کے لئے ایسی زندگی پالین ممکن ہے جس کے بعد موت نہ ہو۔ البتہ تاریخ کے ان کمحات میں بیز مینی انسان چونکہ کا میاب ہوجا کیں ان کے لئے ایسی زندگی پالین ممکن ہے جس کے بعد موت نہ ہو۔ البتہ تاریخ کے ان کمحات میں بیز مینی انسان چونکہ کا منات کے متعلق بھی نہیں جا نتا لہٰدا اس کے لئے مکن ہے جس کے بعد موت نہ ہو۔ البتہ تاریخ کے ان کمحات میں بیز مینی انسان چونکہ کا منات کے متعلق بھی نہیں جا نتا لہٰدا اس کے لئے مکن ہے جس کے بعد موت نہ ہو۔ البتہ تاریخ کے ان کمحات میں بیز مینی انسان چونکہ کا منات کے متعلق بہت کم معلومات رکھتا ہے اور دیگر آسانی کر ات میں اختالی زندگی کے متعلق بھی نہیں جا نتا لہٰدا اس کے لئے مکن نہیں کہ وہ دیگر کرات میں اختالی زندگی کے متعلق بھی نہیں جا نتا لہٰدا اس کے لئے مکن نہیں کہ وہ دیگر کرات میں اختالی زندگی کے متعلق بھی نہیں جا زندگی سے نتا پہٰ کہ معلومات رکھتا ہے اور دیگر آسانی کر ات میں اختالی زندگی کے متعلق بھی نہیں جا دوالی باشعور زندگی کے متعلق بتا سکے کہ وہ کس حد تک بلند ترین ۔ ترقی یا فتہ اور محاری اپنی زندگی سے نہ نہیں کہ وہ دیگر کرات پائی جانے والی باشعور زندگی کے متعلق بتا سکے کہ وہ کس حد تک بلند ترین ۔ ترقی یا فتہ اور محاری اپنی زندگی سے کہ نہ پنی کہ وہ نہ پڑی جانے والی باشعور زندگی کے لئے فقط یہی ممکن ہے کہ اپنے ذہن کی نصور اتی اور تیل تی کا منات میں بی خا کہ تیار کرے کہ اس خشم کی بالا تر زندگی رکھنے والی خلوق کا وجود ہمار بے اس ترقی یا فتہ تمدن پر ایک بہت بڑی ضرب لگا نے کابا عث بن سکتا ہے۔ آ

### قيامت ميں قانون حيات

قانون حیات کے تفاوت اوراسی طرح درجات تکامل میں نقاوت کی بحث اورا سکا دیگر اجرام فلکی میں ثابت ہونا ایک قابل قبول عقلی احتمال تو ہے ،لیکن جہال تک اس کے واقعیت رکھنے اور تحقق پذیر ہونے کا تعلق ہے تو انبھی تک ہمیں اس بارے میں کوئی اطلاع نہیں ہے۔ کیونکہ انسان اپنی اس حیرت انگیز سائنسی ترقی اور علمی پیشر فت کے باوجود فلک کے اس عمق تک پہنچنے میں کا میاب نہیں ہو سکا اود گیر مسکون کروں میں کا رفر ما قانون حیات پر مطلح نہیں ہو سکا۔ الدبتہ قرآن مجید اور اسلامی احد سے جو مجموعی نتیجہ سامنے آتا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عالم قیا مت کا قانون حیات اس کر کا نون حیات سے بہت زیادہ متفاوت ہوگا۔ وہ فرق بعض اوقات اس قدر زیادہ نظر آیا ہے کہ اس کا کر کو زمین کے قانون حیات سے ہو۔ آتابطور نمونہ چندا یک موارد آپ کی خدمت میں پیش کئے جاتے ہیں۔

ا۔ ہمارا یہ کروارض زمین ایک مردہ جرم ہے جسے پانی اور بے جان گیسوں نے طیر اہوا ہے۔ اس کے قانون حیات کے مطابق چندا یک معد نی نمکیات اور طبیعی مادے کیم بعد دیگر ے تکامل حیات کے سفر میں قدم رکھتے ہیں اور بالآخر گیا ہی یا حیوانی زندگی پا کر زندہ موجودات بنتے ہیں اور پھر چندروز زندہ رہنے کے بعد سو کھ سڑ کے مرجاتے ہیں لیکن جہان آخرت، زمین قیامت اور اسک سارے ماحول کی کیفیت اس سے جداگانہ ہے کہ وہ تکامل حیات رکھتے ہیں اور وہاں حیات آخرت، زمین قیامت اور اسکے وَمَا هٰذِيدِ الْحَدِيدَةُ اللَّٰ ذُيْمَا اللَّہُ وَ وَلَعِبَ طوانَ اللَّارَ الْالْحَدَةَ لَعِي الْحَدَيدَةُ لَعَي اللَّامِ اللَّاحَ مَا مَا حَدَي يَحْلَمُوُنَ ۞ آلَام

اروز نامه کیهان شاره ۸۵۸۸
سورهٔ عکبوت آیت ۲۴

اگرلوگ آگاہی رکھتے تو جان لیتے کہ بیدد نیوی زندگی توکھیل تماشا کے سوا کچھنہیں اور آخرت ہی ایک ایسا جہان ہے جو سراسرحیات وزندگی ہے۔ ؽۅ۫ڡؘؠڹؚ<sup>ؿ</sup>ؖڂۑؚۜڎؙٲڂڹٵۯۿٵ۞۫ؠؚٲۜڽۜڗڹۜڰٲۅٛڂۑڶۿٳ۞<sup>ؚ</sup> قیامت کی زندہ زمین اس دن بولےگی اوراپنے اخبارخود بیان کرےگی کہا سے تیر ےرب نے دحی کی ہےاورا سے کام پر مامورفرما یاہے۔ ہماری دنیا کی اس زمین کاشکم گیا ہی خلیوں کی پر ورش کارتم ہےاور رحم ما درانسانی نطفے کی پرورش کا مقام ہے۔ لیکن قیامت میں قانون حیات بالکل تبدیل ہوجائے گااور قیامت کی زمین ایک ایسا زندہ وجودرکھتی ہوگی جوانسان کے لئے رحم مادر کا کا م کرے گااورایک بشراس خاک کے شکم ہی سے نگی زندگی یا لے گا۔ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيَّت مِنَ الْحَيِّ وَيُحْي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا -وَ كَنْلِكَ تُخْرَحُونَ 🐨 خدادند قد یروہ ہے جواس کا ئنات کے مردہ مادوں سے زندہ موجودات کو ظاہر کرتا ہے اورزندہ اشیا کے پیکر سے مردہ ماد ب باہرنکالتاہے۔وہی وہ خداہے جومردہ زیمین کوزندگی بخش دیتا ہے اوراس کی خاک کے اندر سے زندہ یود ےسر نکال لیتے ہیں''اےلوگو بروز قیامت تم بھی اتی طرح خاک کے پیٹے سے نکال لئے جاؤگے۔ اس دنیا میں موجودات کی نشودنما اور رشد و تکامل تدریجی ہے اور اس کی بنیا دخلیوں کی تقسیم کے قانون پر قائم ہے۔ایک ٣ انسان کا نطفہ رحم مادر میں نوماہ تک رہنے کے بعدایک ضعیف نوزاد کی شکل میں باہر آتا ہے اور پھر کٹی سال کے بعدایک قوی اور توانا جوان کی صورت اختیا کر لیتا ہے۔لیکن جہان آخرت میں بیدقا نون ٹوٹ جائے گااورآ دمی انتہائی قلیل مدت میں زمین کے اندر ہی اندر بن سنورکرایک سالم انسان کی شکل میں خاک سے ماہرنگل آئے گا۔ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ أَفَاذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ <sup>(1)</sup>

### ایک آگاه زمین

پس ایک مرتبہ سخت دھاڑنے والی صدا بلند ہوگی کہنا گا ہ انسان شکم خاک سے نکل کھڑے ہوں گے اورخود کوایک ایسی زمین پر پائیں گے جو ہیداراور آگاہ ہے۔

الارال آیت ۲۰۵۵
 الروم آیت ۱۹
 الروم آیت ۱۹
 الروم ناز عات آیت ۱۳ ـ ۱۳

المحتى الكرى: آسانى بيام توحيد مستحق المحتيج المحتات المحق المحتج ال

۲۰۔ کرہ زمین میں قانون حیات کی تشکیل قانون موت کے مقابلے میں ہوئی ہے۔ ایک زندہ شیئی کی زندگی کا آغاز ایک نقط سے ہوتا ہے جوندر یجاً نکامل پا تا ہے وہ طبیعی قدرت وتوانائی کے اوج تک پینچ جا تا ہے اس کے بعد وہ ضعف ونا توانی کا شکار ہونے لگتا ہے اور رفتہ رفتہ کمز ورو بوسیدہ ہونے لگتا ہے تا آئد موت کی آغوش میں سوجا تا ہے۔ لیکن جہان قیامت کی زندگی کے برعکس پائیدار اور ابدی ہے، وہاں ناتوانی ، پیری اور موت کا کوئی وجود نہیں اور ایک زندہ انسان مسلسل اور دائی طور پر حیات وتوانائی کی نعمت سے ہم ہور رہتا ہے۔ لک<mark>ک وُ قُوْن فِیْہِمَا الْہُوْت الَّہوُت تَا الْہُوْت تَا الَّ</mark> الْوَلْی عَلَی د'اہل بہشت وہاں ایک کامل پر امن زندگی یا ئیں گے' اور اس پہلیں د نیوی موت کے بعد پھر بھی موت کا دائقہ نہ چکھیں گے۔

دائمى زندگى اورلذت دالم

۵۔ ہماراس جہان میں ایک زندہ وجود غذا کھا تا ہے، اس سے لذت اٹھا تا ہے اور اپنی توانا کی میں اضافہ کرتا ہے۔ اس سے اس کے بدن میں نئے خلئے وجود میں آتے ہیں، تا کہ ایک طرف وہ ان سے نشود نما اور رشدو تکامل پانے میں کا میاب ہوتو دوسری طرف ان مردہ خلیوں کی جگہ پر ہوتی ہے جو اس کمبی زندگی میں موت کا شکار ہوتے رہتے ہیں لیکن قیمت کا تغذیبہ مردہ خلیوں کی کی کو پورا کرنے اور رشد و تکامل کے لئے نہیں ہوگا، کیونکہ وہاں تو موت کا نام ہی نہیں لہٰذا خلئے کی موت کا بھی کو کی مذاکل ایک جہاں جہاں تک پا کہا زا فر اد کے لئے مناسب غذا سے لذت اٹھانے اور بد کارا فراد ہونے کے لئے عذاب سے آور اور دردانگیز غذاؤں سے تکلیف اٹھانے کا تعلق ہے تو دہاں یہ پہلو بھی محفوظ ہے اور لوگ ان سے لذت اور الم اٹھا کی گے۔

## د نیادی زندگی اورعکم وقدرت

۲۔ ہماری اس دنیا میں زندگی علم وقدرت کی قابلیت پیدا کرنے کا بنیادی سبب ہے، یعنی دنیا کی زندگی ایک زندہ کے لئے عالم وقادر بننے کا امکان پیدا کرتی ہے۔ پس ناممکن ہے کہ اس کے بغیر کوئی علم وقدرت حاصل کر سکے،علماءاتی امکان کو' لایستحیل''یا' دیکھے'' سے الفاظ سے تعبیر کرتے ہیں۔

> الحى من كال على صفة لا يستحيل معها ان يكون قادرا عالما <sup>(1)</sup> الحي هوالذي يصح ان يعلم ويقدر <sup>(2)</sup>

> > الاسورة دخان آیت ۵۹
> > النورة دخان آیت ۵۹
> > الاسم محمع البیان جا ص ۳۱۱
> > الاسم تفسیر کمیر ج۲ ص ۳۱۹

التي الكرى: آسانى پيام توحيد التي الكرى: آسانى پيام توحيد التي الكرى: المانى پيام توحيد التي الكري الك

ان دونوں عبارتوں کا مطلب ہے ہے کہ ایک زندہ وجود کے لئے عالم وقادر بننا محال نہیں بلکہ علم وقدرت کا حصول اس کے لئے صحیح یعنی ممکن اور قابل تحقق ہوتا ہے۔لیکن عالم قیامت میں زندگی اورعلم وقدرت ایک دوسر کے لازم ہیں۔وہاں کی زمین زندہ ہے اور اپنے اخبار کو بیان کرتی ہے لوگوں کی آنکھوں سے پر دے اٹھ چکے ہوتے ہیں پوشیدہ حقائق آشکار ہوجاتے ہیں۔خود انسان ک اپنے اعضاء اور جہان قیامت کے دیگر موجود ات ادر اک وگو یائی پر قادر ہوجاتے ہیں، پاں بیسب امور قر آن شریف کی آیات سے

اور وہ اپنے چمڑوں سے کہیں گے کہتم نے ہمارے خلاف کیوں گواہی دی؟ تو چمڑے بول کرکہیں گے ہمیں اس اللہ تعالیٰ نے قوت گو یائی عنایت فرمائی جو ہرشکی کوقوت گو یائی دیتا ہے۔

آخرت میں علم وقدرت کی ضرورت

اگر چہ قر آن کریم نے قیامت کے زندہ موجودات کے بارے میں توضیحات فرمائی ہیں،لیکن اگر ہم علم وقدرت کے لحاظ سے دنیوی زندگی کی علامات کواخروی زندگی کے ساتھ جا نچنے کی کوشش کریں تویوں کہا جا سکتا ہے کہ دینوی زندگی سے اس زندہ موجود کو علم وقدرت کے حصول کا امکان حاصل ہوجا تا ہے،لیکن اخروی زندگی ملنے سے اس زندہ موجود کے لئے علم وقدرت ضروری اورلازم

السورة الزال آيت ۲۴\_۵
 السورة ق آيت ۲۲
 السورة تي آيت ۲۵
 السورة حم سجده آيت ۲۱

الشريج المحرق: آساني بيام توحيد من المحرج المحر

ہوجا تاہے، یعنی آخرت میں ایک موجود حتماً عالم اور قادر ہوتا ہے۔

خلاصہ بیر کہ قیامت کا قانون حیات دنیا کے قانون حیات سے متفاوت ہے، ہاں تو کہا جا سکتا ہے کہ عین ممکن ہے کہ دیگر اجرام فلکی میں رہنے والی مخلوق کے قانون حیات کا اس کر ۂ ارض پرر ہنے والی مخلوق کے قانون حیات سے اس قشم کا کوئی تفاوت ہو۔

اس نکتے پرتو جہ کرنے سے کہ حیات ایک نامعلوم اور ناشا ختہ حقیقت ہے اور اس کے پیش نظر کہ ممکن ہے خدا وند قد یر نے کہ دیگر اجرام وکرہ جات میں مختلف قوانین حیات کے مطابق کچھ مخلوقات پیدا کی ہوئی ہوں۔ اس سے بیذ یتجہ برآ مد ہوتا ہے کہ حقیقت حیات کی بحث کواتی ہی وسعت کے ساتھوز یر شخصیق لا ناچا ہیئے کہ جتنی وسعت اس عظیم حقیقت کے اندر موجود ہے۔ پس بیکا فی نہ ہوگا کہ محض کر دُارض پر موجود زندگی کے محدود دائر نے کا مشاہدہ کریں اور اس نا شاختہ حقیقت کوات کر دُخا کی کی زندگی کے علامات و نشانات تک محدود دائر نے کا مشاہدہ کریں ااور اس نا شاختہ حقیقت کواس کر دُخا کی کی زندگی کے علامات و نشانات تب ہم میں تصور کر نے لگیں کہ جہاں کہیں اور جس قسم کے حالات و شرائط میں بھی زندگی پائی جائے۔ ضرور دی ہے کہ اس میں اس ارضی زندگی کے علامات و نشانات بلا کم وکا ست موجود ہوں۔

اگر فخرالدین رازی اس دنیوی زندگی سے بالاتر ہو کر زندگی کا مطالعہ کرتے، اس پرغور کرتے اور اس وسیع اور غیر معلوم حقیقت کو فقط اس زودگز ردنیوی کے علامات تک محدود نہ بچھتے تو اس کا ہر گز موقع نہ دیتے کہ کوئی اللہ تعالیٰ کی حیات اقد س کا حیوانات کی پست ترین کے ساتھ مقایسہ کرے اور کہے:

لقائل ان يقول لما كان معنى الحى هوانه الذى يصح ان يعلم ويقدر وهذا القدر حاصل لجميع الحيوانات فكيف يحسن ان يمدح الله نفسه بصفة يشاركه فيها اخس الحيوانات

(ترجمه گزرچکاہے)

🗉 تفسير بيرج ٢ ص ٢٦ ۴

لخليق رحيات

## **زندگی ابتداء کے متعلق فکر کی نارسائی** نہ فقط یہ کہ بشرزندگی کی حقیقت پرآگاہ نہیں اور نہیں جانتا کہ زندگی کی واقعیت کیا ہے؟ بلکہ وہ توابھی تک اس کرۂ ارض پر زندگی کی پیدائش کی کیفیت کو درک کرنے اور اس عجیب مخلوق سے وجود میں آنے کی صحیح شکل سے بھی نابلدر ہا ہے۔ بشر نہیں جانتا کہ اس جہان کا ایک بے جان مادہ کس طرح ایک زندہ موجود میں بدل جاتا ہے اور اس انقلاب وجودی کے شرائط و کیفیات کیا ہیں؟ وہ یہ بھی نہیں سمجھ سکا کہ اس کا ننات میں زندگی کے حیرت انگیز عمل نے اپنی حرکت وفعالیت کا آغاز کس طرح کیا ہے؟

چنانش کہ نشاخت معیاد گاہ ترجمہ: روح وجان ایسی شکی ہے کہ کوئی اس کی ابتداءکونہیں پہچان سکا حبیبا کہ کوئی اس کی انتہا کوبھی نہیں سمجھ سکا۔

بعض لوگ کہتے کہ آزادالیکٹرانوں کے تکامل سے ایٹم بنا، پھراٹیم کے تکامل سے زندگی پیدا ہوئی اور زندگی کے تکامل کے نتیج میں انسان وجود میں آیا لیکن الیکٹرانوں میں ان تبدیلیوں کی کیفیت اس قدر نامعلوم اور ناشنا ختہ ہے کہ علم وسائنس ان کے گہرے فاصلوں پراطلاع حاصل کرنے سے عاجز رہے اور ان انقلابات کوتوضیحات وتوجیہات پیش کرنے پر قادرنہیں ہو سکے۔

### نا قابل عبور فاصله

جو تچھ میں نظر آتا ہے وہ یہ ہے کہ الیکٹرون کے ایٹم بن جانے تک کے درمیان ایک بہت بڑی فکر کی پیچید گی ہے جو سرتا سر نا قابل عبور ہے۔ یعنی نہیں معلوم کہ یہ تبدیلی کس طرح ہوتی ہے؟ الیکٹرون سے ایٹم کے تشکیل پانے اور اسی طرح ایٹم کے تکامل پا کر حیات میں بد لنے تک جو فاصلے ہیں وہ بھی نا قابل فہم نظر آتے ہیں، (جبکہ زندگی ایٹم سے حاصل ہوتی ہے) اسی طرح ہمارا نظر آتی ہے کہ تکامل حیات سے تکامل انسان کے درمیان جو فکر کی گھاٹی موجود ہے وہ بھی نا قابل عبور نظر آتی ہے کہ تکامل کی چی

الہین (خدا پرستوں)اور بادیبین (مادہ پرستوں) میں ہےکوئی بھی زندگی کی پیدائش کی رمزاور گیابی دحیوانی خلیوں کے

🔟 سرنوشت بشرص ۲۱

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

وجود میں آنے کی کیفیت سے واقف نہیں ہوسکا۔

البتدان میں بیفرق ضرور ہے کہ الہلین اصل آفزنیشن پراعتقا در کھتے اور کہتے ہیں کہ ایک خداوند حکیم ہے جوعالم وقا دراور حی ہے کہ جس نے اپنے الٰہی اراد بے کے ساتھ اس جہان کا نظام قائم کیا ہے۔اسی نے زندگی کو پیدافر مایا اور پھرزندہ شک کوالیی قوتوں اور توانا ئیوں سے آراستہ فرمایا کہ جن کی اسے اپنی زندگی کی بقاء کے لئے سخت ضرورت لاحق رہتی ہے۔

## ماده پرستوں کانظر بینصادف

مادیون (مادہ پرست) جو پیدائش حیات کوایک تصادف۔ اچا نک حاد شاور طبیعت کی اندھی قوت کا نتیجہ سیجھتے ہیں، اس میں وہ ایک عجیب علمی پیچیدگی کا شکار ہو گئے ہیں۔ چنا نچہ وہ اس نا شناختہ مخلوق کی عقلی توضیح وتو جیہ کے لئے نا گون مفر و ضرسا منے لائے ہیں، لیکن ان میں کئی بھی مفر وضد اس پیچیدہ معے کوحل کرنے میں کا میاب نہیں ہو سکا اور اس نا معلوم حقیقت کی نقاب کشائی کا ذریعہ نہیں بن پایا تیچ تو یہ ہے کہ ہمیں زندگی کی ابتداء کے متعلق کوئی علم نہیں، وحد تی مفر وضہ دکامل کی ایک شاخ ہے۔ اس کے پیش نظر زندگی طبیعی توانائی کے نتیج میں اس بے جان مادے سے پیدا ہو کی ہو کی از مین پر بھر مادی کی شاخ ہوں کہ جس سے بیہ مسلہ مزید مشکل ترین بن جائے گا۔ تا ہم اس صورت میں درحقیقت ہوائی ہیچوں کا زمین پر بھر نا خود بخو د تو لیں پانا س موضوع کی عقلی توضیح ہو کہ ہو تک تا ہے گا۔ تا ہم اس صورت میں درحقیقت ہوائی ہیچوں کا زمین پر بھر نا خود بخو د تو لیں

ز مین کی طبیعی وضع اور زندہ اشیاء کی خلقت سے مربوط مباحث پر زیادہ سے زیادہ اطلاعات پانے کے لئے ماہرین اور محقیقن کی کتب سے ان کی عبارات کو بعینہ البتہ اختصار کے ساتھ فقل کرنا مفیدر ہے گا۔

## زمين كى ابتدائى حرارت

کورسی موریس کہتا ہے: اگر مان لیا جائے کہ زمین کے سورج سے جدا ہوتے وقت اس کا درجہ حرارت خود سورج کے درجہ حرارت ۔ بارہ درج کے برابرتھا تو اس ضورت میں تمام عناصر اپنی خالص حالت میں اس میں موجود تھے اور پھر ان میں کوئی قابل توجہ کیمیاوی تبدیلی وجود میں نہیں آئی تھی۔ تب زمین نے اپنے پر اگندہ قطعات سمیت بتدریخ ٹھنڈا ہونا شروع کیا،عناصر کا اختلاط ہونے لگااور پھرزمین کاوہ مرکزی نکتہ وجود میں آیا کہ جسے آج ہم پہچانے میں کا میاب ہو گئے ہیں۔

در یاادرآ سان

آسيجن اور بائیڈروجن خود بخو د با ہم مخلوط نہیں ہوسکتی تھیں۔ جب زمین کا فارن ہائٹ درجہ حرارت چار ہزارتک پہنچا تو

🔟 چه میدانم؟ بنیادالنواعص ۱۴

المحيقي المري: آساني پيام توحيد محيق المحيف المح

### زمين كاابتدائى دور

ز مین ابتداء میں ایک نرم اور جلانے والا قطعہ تھا اور پانی جوزندگی کا بنیادی رکن اور ایک زندہ شک کی پرورش کے لئے ضروری چیز ہے۔وہ زمین کی حرارت کی شدت سے بخارات کی شدت سے بخارات بن جاتا، اس لئے وہ زمین سے بہت دور اس کے گر داگر د گھو متار ہتا تھا۔ اس سے بیا یک قطعی نتیجہ برآ مد کیا جا سکتا ہے کہ اس کرہ زمین پر ایساز مانہ گز را ہے کہ اس پرکوئی زندہ شک موجود نہیں تھی۔ کٹی ملین ہا سال اسی طرح گز رے، رفتہ رفتہ زمین کی سطح سر دہوئی پھر پانی اس پر قرار کی گر نے میں کا میا ور اس کے بعد زندہ موجود ات وجود میں آنا شروع ہوئے۔

# زندگی کے تعلق قدیم ترین مفروضہ

اب ال گفتگو سے زندگی کے بارے میں ال علمی اور عقلی بحث کا آغاز ہوتا ہے کہ اس زندگی کی پیدائش کے طوامل کیا تھے؟ زندگی کن شرائط کے تحت متحقق ہوئی۔ بے جان طبیعی مادے اور معدنی نمکیات جو اس کر ۂ ارض میں پائے جاتے تھے، کس طرح وہ زندہ موجودات میں تبدیل ہونے لگے۔؟ اور بیچرت انگیز مخلوق کیونکر وجود میں آگئی؟ زندگی کے بارے میں قدیم ترین مفروضہ بیہ کہ بیر زندہ موجود خود دبخو دوجود میں آیا ہے۔ سب لوگ دیکھتے تھے کہ مختلف قسم کے زندہ کیڑے ایسے ماحول میں موجود ہوجاتے کہ جہاں کوئی دوسرازندہ موجود نبیس پایا جاتا تھا۔ مثلاً گندم اور جو کا آٹایا چاول یا دیگر دانہ دارا جناس کو پچھ عرصہ تک ایسے طروف میں رکھا جائے کہ جہاں کوئی

🗉 راز آ فرینش انسان ص۲

کامنہ بندھا ہوا ہوتوان میں خود بخو د کیڑ بے پیدا ہوجاتے ہیں اوراسی طرح جب پھل یا تر شیاں خراب ہوتی ہیں توان میں بھی خود بخو د کیڑ بے پیدا ہوجاتے ہیں۔اگر پاک اورصاف پانی کچھ مدت تک گڑ ہوں یا حوضوں میں کھڑا رہے تو اس میں کٹی ملین سرخ وسفید کیڑ بے اور دیگر زندہ موجودات پیدا ہوجاتے ہیں۔ماہرین نے ان تمام مناظر کود یکھا تو بیہ مفروضہ قائم کیا کہ اسی طبعی ماحول میں سے زندہ موجودات خود بخو دوجود میں آ جاتے ہیں۔

### خود بحودتوليد

چنا نچ بعض جانداروں کے خود بخو د تولید پانے کا خیال ایک قدیمی نظریہ رہا ہے اور ارسطو کے زمانے سے ستر ہویں صدی عیسوی کے دسط تک لوگ یہی خیال کرتے تھے کہ کیڑے۔ مکوڑے۔ مینڈک۔ گھو نگے۔ کیچوے۔ جونکین اور دیگر تمام ایسے زندہ موجودات جو ہم گندگیوں۔ جو ہرڑ وں۔ دلدلوں۔ کھڑے پانیوں اور گندے مادوں میں دیکھتے ہیں، بیسب خود بخو د تولید پاتے ہیں۔ <sup>[1]</sup>

## ہرزندہ کی پیدائش دوسرےزندہ سے ہے

ستر ہویں صدی کے دوسر نے ضف کے بعد محققین نے ان خود بخو دموجود ہونے والے زندہ موجودات پر تحقیق کی تو بہت سے تجربات کے بعد وہ اس نتیج پر پہنچ کہ کوئی زندہ موجود حود بخو دوجود میں نہیں آتا، بلکہ ہرزندہ موجود ایک اورزندہ موجود سے تولید پاتا ہے۔ ''ریڈی' (Redi) کے ۱۹۸۸ء میں کئے جانے والے تجربات سے ظاہر ہوا کہ گوشت میں جو کیڑے پیدا ہوتے ہیں وہ ان کیڑوں کے انڈوں سے پیدا ہوتے ہیں جو اس میں کھیوں کے ذریعے خط کہ موت میں ہوتے ہیں۔ (رایسری) نے ثابت کیا کہ کیڑے موڑوں کے انڈے نہا تات کے شگوفوں میں ہوتے ہیں۔ <sup>تق</sup>ار

پاسچرا۲۸۱ء میں اس قابل ہوا کہ اکیڈی میں اس امرکو پائیڈیوت تک پہنچائے اور اس پر قطعی دلاکل پیش کرے کہ خود بخود تولید کاطریقہ غلط ہے۔ کیونکہ کوئی بھی شکی خود بخو دزندہ نہیں ہو سکتی ، بلکہ ہرزندہ موجود ایک دوسرے زندہ موجود ہی سے پیدا ہوتا ہے نہ تو دود ھ خراب ہو سکتا ہے اور نہ ہی شراب ترش ہو سکتی ہے جب کہ ان میں زندہ موجود ایک دوسرے زندہ موجود ہی سے پیدا ہوتا ایسی جگہ جہاں کوئی تخم یا کوئی شراب بنانے کا مادہ یا کوئی زندہ میکروب وجود نہ رکھتا ہو، وہاں کوئی جاندارتو لید نہ پائے گا نہ ہی شراب سازی کے لیے مک تخمیر انجام پا سکے گا، نہ دود ھ خراب ہوگا اور نہ ہی کوئی چیز ہا تی ہوگی ۔

اس امر کی بہترین دلیل پا تچریک تجربہ گاہ میں موجود یخنی ہے جسے اس نے ایک سلنڈر میں محفوظ کیا تھا۔ لیکن یون صدی

□ چەمىدانم؟ بنيادانواع س ۲۰۱ \_ ۵۵
■ چەمىدانم؟ بنيادانواع س ۲۰۲ \_ ۵۵

المستح المحرك آساني بيام توحيد المحافي المحتج الم

گز رنے کے باوجود وہ ابھی تک محفوظ ہے اور خراب نہیں ہوئی کہ آج بھی اسے وہاں دیکھا جا سکتا ہے۔ خود بخو د تولید مثل کے بچے کھیچے حامی ۱۸۷۲ء میں اس وقت آخر شکست کھا کر مان گئے جب انگریز سائنس دان''جان ٹنڈل''نے پا سچر کے تجربات کا پوری دفت کے ساتھ اعادہ کیا اور''شارل ایڈورڈ شامبرلن''نے وہ مخصوص اور صاف مائع تیار کی جواس کے نام سے موسوم ہے، اس ایجاد کے ساتھ اس قدیم مفروضے کا خاتمہ ہو گیا اور کوئی بھی اس کا حامی نہ رہا۔<sup>11</sup>

### خود بحودتوليد كاتزلزل

انیسویں صدی کے اواخر میں ماہرین نے جو تحقیقات کی ہیں، ان سے خود بخو دتولید والاقدیمی نظریہ متزلزل ہو کررہ گیا اور ب عقلی احتمال بالکل کمز وراور صعیف ہو گیا ہے کہ کو کی زندہ خود بخو دوجو دمیں آ سکتا ہے، اب اس نظریئے کی کو کی اہمیت باقی نہیں رہی۔

زندگی کی پیدائش کے بارے میں خود بخو دتولید والے نظریئے کی جگہ ایک دوسرانظریہ پیش کیا گیا ہے کہ زندگی کا اصلی جو ہر اس زمین پرکسی دوسر کرے یا دیگر اجرام سے نازل ہوا ہے۔وہ ایسے مناسب شرائط میں آیا کہ یہاں پرورش پانے لگااور اس سے زندہ اشیاء وجود میں آنے لگی ہیں۔

اس نظریۓ کے حامیوں کوامیدلگ گئ ہے کہ اس کے مطابق اب زندگی کی ابتداء کامشکل مسلحل ہوجائے گا اور اس پر عقلی و منطقی بحث ختم ہوجائے گی، یعنی یہ پیچیدہ موضوع کوامیدلگ گئ ہے کہ اس کے مطابق اب زندگی کی ابتداء کا مشکل مسلحل ہوجائے گا اور اس پر عقلی و منطقی بحث ختم ہوجائے گی، یعنی یہ پیچیدہ موضوع علمی اعتبار سے قابل توضیح وتوجیہ بن جائے گا۔لیکن افسوس کہ ایسانہ ہو سکا اور دانش در اس نظر بے پر اشکالات و ارد کرنے میں کا میاب ہو گئے اور انہوں نے اس کو بھی فضول اور نا قابل اعتنا قر

## نزول جرثومه حيات

بعض ماہرین کہتے ہیں: زندگی کا جرثومہ کسی دوسرے سیارے سے نکلا پھر بہت صدیوں تک ہوا میں سرگردان ہور ہا اور بالآخر ہماری اس زمین پر آن اتر ا۔

لیکن بی نظریہ بھی قابل قبول نہیں۔ کیونکہ زندگی کی جرثو ہے کے لئے ناممکن ہے کہ فضائے مطلق ٹھنڈک میں زندہ رہ سکے۔ اگراس سردی میں اس کا زندہ رہنامان بھی لیاجائے تو عالم بالا کی طاقتو رشعاعیں جواس فضامیں بکھری ہوئی ہیں، وہ اس کوختم کرنے کے لئے کافی ہیں۔ بالفرض وہ اس مرحلے سے گزرنے میں کا میاب ہوجائے تو پھرا تفا قاّاس کا کسی انتہائی مناسب مقام پر اتر نا ضروری ہے۔ مثلاً دریا کی گہرائی کہ جہاں وہ اپنی زندگی کو برقر ارر کھنے پر قادر ہواور اس کے لئے دیگر شرائط بھی موجود ہوں، یعنی اسے ایک

🔟 تاريخ علوم ص ۲۱۵

المحي المري: آساني پيام توحيد من المحي المحي

ان سب مشکلات کے بعد بھی بیہوال ہے کہ حقیقت زندگی کیا ہے؟ اوروہ دیگر سیارات میں کس طرح وجود میں آگئی <sup>[11</sup>] اگرچہ پا تچر جیسے بعض ماہرین کی تحقیقات نے زندگی کی خود بخو دپیدائش کے مفروضے کونا بود کردیا ،لیکن پھر بھی محققین آ رام سے بیٹھ نہ سکے اورانہوں نے زندگی کی ابتداء کے بارے میں تلاش وجتجو کا عمل جاری رکھا، تا کہ وہ زندگی کی ابتداء کے مشکل سوال کوحل کرنے کے لیے کوئی معقول مفروضہ پیش کر سکیں اوراس کا مناسب جواب سامنے لاسکیں۔

تیکینیکی ترقی اور تجربہگاہ کے لئے انتہائی باریک بین آلات کے وجود میں آنے کے بعد جب سائنس دان ان موجودات کو زیر مطالعہ لانے میں کامیاب ہوئے کہ جوخور دبین کے بغیر دکھائی نہیں دے سکتے تو انہیں طبیعت کی اس آرام گاہ میں انتہائی اہم ترین موجودات پر آگا ہی حاصل ہوئی۔ اس کا نتیجہ بید نکلا کہ خود بخو دتولید کا مفروضہ دوبارہ رونق حاصل کرنے لگااور پچھدانش وراس مفروضے کوضح قرار دینے کے لئے دوبارہ بحث وگفتگو کرنے لگے۔

زمين كابتدائى حالات

چنانچہ اس بحث کود وبارہ تازہ کرنے کے لئے جو کت ہالخصوص مورد توجہ قرار پایا اوردانش وروں کے لئے سہارا بناوہ اس کرہ زمین کے ابتدائی حالات اور آج کل کے طبیعی احوال میں پایا جانے والا نفاوت ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ کرہ زمین آغاز میں مخصوص حالات واوضاغ رکھتا تھا اور اس وقت اس میں خود بخو دزندہ شکی کے وجود میں آنے کے سرا تط موجود تھے۔لیکن اب ملین پاسال گزرنے اور پے در پے انقلاب آنے سے حالات واوضاع میں بہت بڑی تبدیلی آگئی ہے۔ چونکہ پر انے حالات بالکل ختم ہو گئے ہیں اس لئے

اس نظریۓ کوثابت کرنے کے لئے ضروری ہوگا کہ ہم کسی تجربہ گاہ میں کرہ زمین کے ابتدائی دور کے حالات دشرائط کے مطابق مصنوعی حالات دور کے حالات دشرائط کے مطابق مصنوعی حالات دوجود میں لائیں۔ یاکسی دوسرے ایسے کرے کو تلاش کرلیں جہاں ابھی اس قدر تکامل نہ ہوا ہوا در دہاں زمین کے ابتدائی حالات دور کے حالات دشرائط کے مطابق مصنوعی حالات دوجود میں لائیں۔ یاکسی دوسرے ایسے کرے کو تلاش کرلیں جہاں ابھی اس قدر تکامل نہ ہوا ہوا در دہاں زمین کے ابتدائی دور کے حالات دشرائط کے مطابق مصنوعی حالات دوجود میں لائیں۔ یاکسی دوسرے ایسے کرے کو تلاش کرلیں جہاں ابھی اس قدر تکامل نہ ہوا ہوا در دہاں زمین کے ابتدائی حالات دوجود میں لائیں۔ یاکسی دوسرے ایسے کرے کو تلاش کرلیں جہاں ابھی اس قدر تکامل نہ ہوا ہوا در دہاں زمین کے ابتدائی حالات کے مطابق طبعی حالات ہوں پھر دہاں اس کی تحقیق کی جائے اداس کے لئے تجس کیا جائے کہ زندگی خود بخو دکس کے ابتدائی حالات کے مطابق طبعی حالات ہوں پھر دہاں اس کی تحقیق کی جائے اداس کے لئے تحس کیا جائے کہ زندگی خود بخو دکس کے ابتدائی حالات کی مطابق طبعی حالات ہوں پھر دہاں اس کی تحقیق کی جائے اداس کے لئے تحس کیا جائے کہ زندگی خود بخو دکس کہ بہ میں آگئی ہے۔

# ابتدائى زنده فرد كے خود بخو دزندگى پانے كادعوى

پاسچر کے تجربات میں اگر کوئی غلطی قرار دی جاسکتی ہے تو وہ فقط یہی ہوسکتی ہے کہ زمانے کا وہ عامل نا کافی ہے جواس ماجرے میں دخیل ہے (یعنی اس تجربے میں آخری تنجہ مرتب نہیں ہوتا)۔ کیونکہ دور حاضر کے پچھ سائنس دان بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ جب ہمارا بیہ سیاہ زمین وجود میں آرہا تھا وہ مواد جوزندگی کی پیدائش میں کام کرتا ہے، اس میں ایک انتہائی اعلیٰ درجے کا کیمیا وی عمل

🗉 رازآ فرینش انسان ۲۵

واقع ہوا۔ یعنی ابتداء میہ مادہ جات اس وقت کے فضائی ماحول سے بنے اور پھرایک دوسرے سے پیوست ہو گئے۔اس پیونٹگی سے دہ اولین فر دوجود میں آیا جواپنی مثل دیگر افر ادکو دجود میں لانے پر قا در تھا اور خودختم ہو کراپنے جیسے چند ایک افر ادکو دجود میں لاسکتا تھا اس طرح زندگی کا سلسلہ چل فکا۔

اس میں شک نہیں کہ وہ کیمیاوی تبدیلی جس سے اولین خلیہ پیدا ہوا اورزندگی کی خلقت کا وہ انقلاب جس کے بعد بیہ جاندار اشیاء وجود میں آنے لگیں جواب گونا گون اقسام پر موجود ہیں ، اس سارے عمل کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ کئی لاکھ بلکہ کئی کر دڑ سال گز ریں کہ جن میں سے اس حد تک تبدیلیاں واقع ہو سکیں <sup>111</sup> ۔

### زمين كاموجوده فضائى ماحول

اس دور میں زمین کا ابتدائی فضائی ماحول آج سے بہت پچھ مختلف تھا، آج کے اس ماحول کا عمدہ حصہ نائٹر وجن ۔ آسیجن ۔ اینڈ ریڈ کار بانک، آبی بخارات اور چندایک نا درعناصر سے مرکب ہے اور اس میں آکسائیڈ بنانے کی صلاحیت ہے۔لیکن زمین ک اولین دورکی فضا آسیجن سے بالکل خالیتھی، اس لیے وہ زندگی پیدا کرنے کی قومی طاقت رکھتی تھی، کیونکہ اس فضا میں آزاد ہائیڈ روجن موجودتھی اور اس کے علاوہ اس کے اندر موجود دیگر عناصر حیات بخش حالت میں سے آلے

# زندگی اورابتدائی فضائی ماحول

بنابریں زندگی کی ابتدائی پیدائش کے بلاواسط شواہد پر اطلاع حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ یا کوئی مصنوعی تجربہ گاہ بنائی جائے یاکسی ایسے سیار کے کو تلاش کیا جائے جہاں زندگی کا تکامل بذسبت زمین کے انبھی تک ابتدائی مراحل میں ہو۔ پھر وہاں تحقیق کی جائے تو ہو سکتا ہے کہ وہ تمام تفصیلی تدریجی تبدیلیاں جوزندگی کی پیدائش کے کمل میں مرحلہ بہ مرحلہ انجام پذیر ہوتی رہی ہیں، وہ سب زیر مطالعہ آئیں اوران حقائق سے آگا ہی حاصل ہو سکے <sup>12</sup> ۔

## دعوى بلادليل

زندگی کے خود بخو دوجود میں آنے والامفر وضہ کرہ زمین کے ابتدائی اوصاع واحوال کے مدنظراب کافی ہوا خواہ وحامی پیدا کر گیا ہے اور دور حاضر کے سائنس دان بالخصوص مادہ پرست اور منکرین خدا سائنسی ماہرین میں بیہ ضروضہ خاصہ مقبول رہا ہے۔ان کی انتہائی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اس نظر بیکا دفاع کریں اور تا حدا مکان اس نظر بیئے کے اثبات میں تائیدات لائیں۔ بیلوگ بعض فزیکی

۲ حیات درآ سانها ص ۳۲ ۷ ۷ ۳ ۱ ۳
 ۲ حیات درآ سانها ص ۳۲ ۷ ۷ ۳ ۱ ۳
 ۳ حیات درآ سانها ص ۳۲ ۷ ۷ ۷ ۳ ۱ ۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المحرج ا

جنیو یو نیورٹی کے پروفیس <sup>د</sup> امیل گونیو' کہتے ہیں: ماہرین کی ایک جماعت کا نظریہ ہے کہ شاید زندگی کا آغاز ایسے حالات وشرائط سے ہوا ہے جو ہمارے موجودہ دور سے بہت ہی متفاوت تھے۔ چنانچہ اس دور کے شرائط اوضاع نے الی تراکیب اور اجزاء فراہم کئے جوزندگی کیلئے لازم ہو سکتے ہیں لیکن یہ نظرید ایک ایسا مفروضہ ہے کہ جس کی کوئی حقیقت نہیں ہو سکتی ۔ اگر ایسا ہی ہوا تھا کہ زندگی ایک بار اس دستور کے مطابق ایجاد ہوئی کہ اس دور کے شرائط ان سب تھتو پھرز مین کے مختلف حصوں میں کٹی ایک مقامات پر خود بخو دتو لید کا یہ مل بار بار کیوں واقع نہیں ہوا؟ نیز بید سب موجود ات کیوں کیس نابود ہو گئیں کہ ان میں سے صرف ایک بار اس دستور کے مطابق ایجاد ہوئی کہ اس دور کے شرائط اس کے لئے مناسب میں نے پھر زمین پر ایسا ہی ہوا تھا کہ زندگی ایک مقامات پر خود بخو دتو لید کا یہ مل بار بار کیوں واقع نہیں ہوا؟ نیز بید سب موجود ات کیوں یکس نابود ہو گئیں کہ ان میں سے صرف ایک ہی تو لید محفوظ اور باقی رہ تکی ؟ اور اگر ایسا ہوا تھا تو ہمیں اس کا اطمینان کیسے حاصل ہو کہ دیوانات اور نبا تات کی مختلف اقسام کہ جن کی ساخت میں ہم اساسی طور پر مشا بہت پاتے ہیں ، کیا ہی سب ایس سے متیں دار بیک

#### نا پخته مفروضه

پس زندگی کے خود بخود وجود میں آنے والا مفروضہ باوجود یکہ ہمیں صرف یہی ایک معقول نظرید دکھاتی دیتا ہے، تاہم اس کو ماننے سے ایسی کٹی مشکلات پیدا ہوتی ہیں کہ جن کاحل نکلتا نظر نیس آتا۔ کیونکہ یہ نظریہ کسی مستحکم بنیاد پر استوار نہیں ہے۔ <sup>[1]</sup> امیل گونیو کہتا ہے: اپنی اس پیچیدہ جسمانی ساخت کے ساتھ ایک بکٹیریا کا خود بخود وجود میں آجانا یقینا ایک امر ہے۔ ایک طریقہ مک (ازیسی) کہ جس میں تمام میکر وب عفونت ختم کرنے والی ادوبیہ کے بغیر ہلاک کردئے جاتے ہیں، اس سے یہ تابہ ہوا ہے۔ کہ آج کے دور میں خود بخو دتولید پانے کی کوئی صورت نہیں اور نہ تھی بیٹر انجام پذیر ہوتا ہے۔ پھر بید کیے مانا جاسکتا ہے کہ آج س

🔟 چەمىدانم؟ بنيادانواغ ص ١٦

المستحي المري: آساني پيام توحيد المحي المح

لاكهون سال قبل خود بخو دتوليد كاعمل انجام پا گياتها - آخرا سے س دليل سے تسليم كيا جاسكتا ہے؟

اسلام اورتفكر

قر آن مجید نے تو متعدد مقامات پراصل زندگی و حیات اوران زندہ اشیاء کی تخلیق میں موجود حکیمانہ دقائق کو باری تعالیٰ کے وجود کی علامت دنشانی قرار دیا ہے۔ یوں اس نے لوگوں کو شوق دلایا کہ وہ اپنی عقل کو کا م میں لائیں ، ان مخلوقات کا مطالعہ کریں ، ان میں غور دفکر کر بے خداد ند حکیم کے وجود سے باخبر ہوں اور پھراس کی ذات اقدس پرایمان لائیں۔

اب بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگرز مین کے ابتدائی دور کے حالات وشرائط کے تحت زندگی خود بخو دخقق ہوگئی، بیہ مفروضہ مسلم ہے اور تمام سائنس دانوں اور محققین کے ہاں یہی مورد قبول واقع ہوتا ہے تو کیا اس سے الہٰیون (خدا پر ستوں) کی منطق ضعیف اور کمزور پڑ جائے گی؟ کیا اس نظریخ کا اثبات خدا پر ستوں کے استدلال کو متزلزل نہ کرد ےگا؟ ہماری طرف سے اس کا جواب نفی میں ہے، یعنی اگر بینظر بی ثابت ہو جائے تو بھی قرآن شریف کی منطق اپنے مقام پر برقر ارر ہے گی اور اس میں کوئی ترلزل نہ آئے گا۔ کیونکہ تمام زندہ موجودات کی زندگی کا حکیما نہ نظام اور ان میں سے ہر ایک وجود میں ایک خاص حساب اور صحیح

# زندگی کے مقدماتی مراحل

وضاحت: کرہ زمین میں زندگی کا مسلطهی نقطہ نگاہ سے متعدد مدارج ومراحل رکھتا ہے۔ آبی مادوں کا با ہم آ میختہ ہونا۔ کیمیاوی مالکیولوں کا تشکیل پانا۔ تغذیذ ور شد کی قوت کا آنا، نباتی خلیوں کے گروہ کا حیوانی خلیوں سے جدا ہونا، عالم نبا تات کا حیوان کی زندگی کی بقاء کے لئے حیوان سے وابستہ ہونا اور حیوان کے اندرغریز کی سرمائے کا وجود میں آنا۔ یہ اورا یسے ہی دیگر مراحل کہ جن کا حات سے گہرار بط ہے، ان میں سے ہرایک جداگا نہ بحث کے قابل ہے، لہٰذا یہاں ہم ان میں سے بعض کے بارے میں مختصر گفتگو کریں گے۔

# زندگى كى پىدائش مادىين اورالىپون كى نگاە مىس

سب سے پہلے کرہ زمین کے ابتدائی حالات وشرا ئط کے تحت زندگی کے خود بخو دوجود میں آجانے کے نظریئے کی بنیاد پر ہم اس نکتے پر بحث وتحقیق کرنا چاہیں گے کہ کیمیادی مالیکیو ں کوتشکیل دینے والے مادوں کا باہم آمیختہ ہوجانا جیسے ممکن ہوا؟ اس لئے کہ یہی مسئلہ زندگی کی پیدائش کا سب سے اولین مرحلہ ہوسکتا ہے۔مادیون اورالہٰیو ن ہر دو کے مابین بیا مرسلم اور متفق علیہ ہے کہ

🔟 چەمىدانم؟ بنيادانواغ ص 🛯

المحيق المري: آساني پيام توحيد محيق المحيف المحقق المحق المحقق المحق والمحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحق المحق المحقق المحق المحقق والمحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق محقق المحق محقق المحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق محقق المحق المحق المحق المحق محقق المحق المحق المحق المحق المحق محقق المحقق المحق محقق المحقق المحقق المحق المحق محق وحقق المحق

اس جہان میں زندہ موجودات اسی جہان کے بے جان مادے سے وجود میں آئے ہیں۔ان دونوں گروہوں کا اختلاف میہ ہے کہ مادیون (مادہ پرست) افراد کا کہنا ہے کہ ان بے جان مادوں کی ترکیب، ان مردہ عناصر کی باہمی امیزش اور آخر کار زندگی ک پیدائش - بیا یک قہری۔ جبری اورا تفاق تکا ملی عمل ہے اور اس کے پس منظر میں کسی ناظم کا ہاتھ کارفر مانہیں ہے پس یوں ہی بلا وجہ اور اند ھے اور لاشعوری پن طبیعت میں ازخود بیہ تکامل واقع ہو گیا ہے۔لہٰذا اس سارے عجیب وغریب عمل کی بنیاد سوائے تصاد اتفاقی حادث اور لاشعوری میں ازخود ہوجانے والے واقعہ کے علاوہ کو کی اور وجہ اور سبب نہیں ہے۔

لیکن الہیون ( توحید پرست ) کہتے ہیں کہ اس عالم کے مردہ عناصر کا باہم آ میختہ ہونا۔ زندگی کے کیمیاوی مالیکیولوں کا بن جانا اور پھرزندہ اشیاء کا پنی ان پوری طبیعی اور حیاتی کششوں کے ساتھ وجود میں آجانا بیا یک منظم مل ، سو چا سمجھا منصوبہ اور تربیتی نکا مل ہے۔ یہ نکامل خداوند حکیم کے فرمان سے ظاہر ہوا اور اس کے چند ایک حکیما نہ قوانین اور مد برا نہ طریقوں کے مطابق تحقق پذیر ہوا ہے۔ کرہ ارض کے ابتدائی دور کے حالات میں زنگی کے از خود وجود میں آجانے والے نظریئے کے حامی کہتے ہیں : زمین کا اولین ایٹم ہمارے موجودہ زمینی ایٹم سے بہت پچھ متفاوت تھا، کیونکہ موجودہ ایٹم اکسائیڈ بنا تا ہے لیکن اولین ایٹم آ توا۔ اس لیے زندگی کا موجب نہیں بن سکتا تھا اور اس کے علاوہ پچھا ور فرق بھی ہیں۔ پس وہ اس سے یہ بتیجہ نکا لیے ہیں کہ آ ج کے حالات و شرائط میں کوئی موجودہ خود زندہ نہیں ہو سکتا۔ لیکن زمین کے ابتدائی حالات میں خود بخو دونو دیر قالات میں ذمین کے اولی نے ماری

خود بخود پيدائش ك نظريئ كارديا قبول

اگر یہ نظر بیعلمی نقط ذگاہ سے قابل تر دید قرار دیا جائے تو ثابت ہوجائے گا کہ بیا یک باطل مفر وضہ اور غیر حقیقی تخیل تھا، لہذا اس پرکسی بحث و گفتگو کی حاجت نہیں ہے۔ ہاں اگر مستقبل میں یہی نظر بیمحققوں اور دانش وروں کے نز دیک قبول ہوجائے اورعلمی تحقیقات اس کی صحت واصالت کی تائید کر نے لگیں تو ہمارے لئے ممکن ہے کہ اس سلسط میں مادی اللی بحث میں ایک بنیا دی تکتے کو مورد استفادہ قرار دیں۔ یعنی بے جان ما دوں کا با ہم آ میختہ ہونا، اور زندگی کے مالیکیولوں کا اس عالم طبیعت میں وجود میں آ جانا ایک ایسا کمل نہیں ہو سکتا جو کسی سوچی محجق ترکیب کے بغیر خص ایک اتفاقی حادثہ ہو، بلکہ بیا ایسی کی کو قد میں آ جانا ایک ایسا اور زندگی کا اولین ستون ہے۔ اس لئے بیقوانین و مقررات کے ایک ایسے سلسلے پرقائم ہے جو انتہائی پیچیدہ وجبرت انگیز حقیقت موجودہ دور میں نا پیر ہوگیا ہے۔

ابتدائی دورمیں زمین کے اندرزندگی کے شرائط

مثلاً آج سے تین ہزارسال قبل دس لاکھ میکٹر زمین قابل کاشت تھی اور صد یوں تک اس سے استفادہ ہوتا رہا۔لیکن

#### المحيج المحرك المستقد المحتج المحت

بعدازاں اس پر کھاری پانی کا سلاب چڑھ آیا کہ جس سے اس کی مٹی کے تمام ذرات نمک آلود ہو گئے اور شورز مین کی صورت اختیار کر گئی ہے۔ پس ہم یہی کہیں گے کہ پہلے تو بیز مین کا شت کے قابل اور نیچ کو پر درش دینے کے لائق تھی ، لیکن اب وہ شورز مین میں تبدیل ہوگئی ہے۔ بیام واضح ہے کہ شورز مین بھی بھی پیدا دار نہیں دیتی ، لہذا اس میں محنت اورز حمت کا نیچ ضائع نہیں کرنا چاہئے۔ گو یا کل ک قابلیت اور آج کی نا قابلیت کا معنی ہی ہے کہ زمین میں کسی نیچ کی پر درش اور پود ے کی نشود نما غیر نہیں کرنا چاہئے۔ گو یا کل ک بلکہ بیسلسلہ ایک منظم طریقہ کا راور قوانین کے تحت قائم ہے۔ چونکہ ہماری بیز مین گزشتہ دور میں ان مقررات وقوانین کی حاص کی میں ، لیکے نیچ کو اپنی آغوش میں پر دان چڑھانے کی صلاحیت رکھتی تھی لیکن اب شورز دہ ہوجانے کی وجہ سے ان قوانین کی حاص کھی ، اس ہوگئی ہے اور اس کی حاص اور قوانی کی حکوم ہیں ، میں کسی نیچ کی پر درش اور پود یے کی نشود نی غیر منظم اور الٹ پلٹ طریقے پر مخصر نہیں ، اس کے لیک کی پر میں میں کرنا چاہئے۔ گر کا کی ہی خال کی اس کی تی کہ میں میں ہو ہو ہے کی نی کر نا چاہئے ہو کی ہو ہیں ، اس کی ہو ہو ہوں کی نام کر بی ہو ہوں ہو کے کی نہ کی کی ہو ہو ہو کے ہو ہو ہو ہو گئے اور الٹ پلٹ طریقے پر مخصر نہیں ، سل میں ہو ہو ہو ہوں ہو کی ہو ہوں کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہوں کی کر اور نی کی حکول کو میں ان

ايك غلطتصور

ایک خاتون اپنی جوانی میں حاملہ ہونے کے تمام شرائط کی مالکہ ہونے کے باعث حاملہ ہوجاتی ہے اور پھرایک بچہ جن دیت ہے۔لیکن وہی خاتون بڑھاپے کی عمر میں یا ئسہ ہوجاتی ہے اور اب اپنے شکم میں کسی بچے کی پر ورش کی صلاحت سے محروم ہوجاتی ہے کہ نہ حاملہ ہوتی ہے اور نہ بچ چنتی ہے۔ پس کل تک اس کا حاملہ ہو سکنا اور آج کا نہ ہو سکنا مید دونوں باتیں اس پر وردگار حکیم کی نشانیاں، اساس تو حید کی مئوید، اور اس حکیما نہ نظام آ فرنیش کے باقا حدہ اور منظم ہونے کی دلیل ہیں۔

اگر کسی دن اس کرہ زمین کے ابتدائی ادوار میں زندگی کے خود بخو دپیدا ہوجانے کا مفروضہ ثابت ہو گیا تو ملتب تو حید ک پیرو کا رخدا پرست میہ کہ سکیں گے کہ خداوند حکیم نے کرہ زمین کو شروع ہی سے ایسے شرا ئط کے تحت خلق فر مایا تھا کہ اپنے ابتدائی دور میں وہ بیصلاحیت رکھتی تھی کہ بے جان ماد بے کواپنی آغوش میں لے کرزندہ کرد ہے، اس خاتون کے مانند کہ جواپنی جوانی میں حاملہ ہونے اور بچہ جننے کی صلاحیت رکھتی ہے لیکن موجودہ دور میں زمین کسی ماد بے کو خود بخو دزندگی بخشنے کی صلاحیت سے اسی طررح محروم ہے کہ جس طرح وہ خاتون جو بوڑھی ہوجاتی ہے اور حمل وضع کے قابل نہیں رہتی ۔ پس جس طرح ایک عورت کی بید دونوں حالتیں ایک حکیم کے وجود کی دلیل ہیں، اسی طرح کرہ ارض کی بید دونوں طبیعی کیفیتیں اس خداوند حکیم اور خالق طبیعت کے دونوں حالتیں ایک حکیم دصفرت اما م جعفر صادق علیہ السلام جو کمت الہٰ کے عالی قدر رہیروں میں ایک عظیم رہیر ہیں، آپ نے انسانی بدن کے اعضا کی بناوٹ اوران کے حکیمانہ کردار پر مفضل سے گفتگو کرتے ہوئے فرمایا:

اذتأملتها واعملت فكرك فيها ونظرت وجدت كل شئيي منها قد قدر لشئيي على صواب وحكمة

جبتم ان اعضاء کا بغور جائزہ لو گے اور ان کے افعال میں خوب فکر کر و گے توبڑی آسانی سے اس نیتیج تک پنچ جاؤگ کہ اس بدن کے تمام اعضاء کے درمیان بڑی دفت اور حکمت کے ساتھ تقسیم کار کی گئی ہے اور ہر عضو کے ذمے جوجو کا م لگایا گیا ہے وہ اس کی بہترین صلاحیت رکھتا ہے۔

قال المفضل يأمولاى ان قوماً يزعمون ان هذا من فعل الطبيهة فقال سلهم عن هذه الطبيعة اهى شيئى له علم وقدرة على مثل هذه الأفعال أمر ليست كذالك فان اوجبو الها العلم والقدرة فما يمنعهم من اثبات الخالق فان هذه صنعة وان زعموا انها تفعل هذه الافعال بغير علم ولا عمد وكان فى افعالها ماترا لا من الصواب والحكمة علم ان هذا الفعل للخالق الحكيم وان الذى سمو لاطبيعة هو سنة فى خلقه الجارية على ما اجراها عليه <sup>[1]</sup>

مفضل نے عرض کیا: مولا البعض لوگ خیال کرتے ہیں کہ پیظم وتر تیب سب کچھ طبیعت ہی کاعمل ہے۔ امام ؓ نے فرمایا: ان سے پوچھو کہ طبیعت کیا ہے؟ آیا طبیعت اپنے اس منظم و مرتب کام سے خود آگاہ ہے یا نہیں؟ کیا وہ اپنے ارادہ واختیار سے بیکا م کرتی ہے یا نہیں؟ اگر وہ اس کا مثبت جواب دیں گے اور کہیں کہ ہاں! طبیعت عالم اور قادر ہے، تواب بتاؤ کہ ان کے لئے ایک ایسے خالق کو تسلیم کرنے سے کیا چیز سدراہ بنی ہوئی ہے، جو اس طبیعت کا خالق ہے اور بیاس کی موضوع ہے۔ (یعنی وہ مان گئے کہ اس جہان ک ابتداء ایک عالم وقادر سے ہوئی ہے اور خدا پر ست الہی لوگ بھی اس کے سوا اور کچھ نہیں کہتے ) لیکن اگر وہ لوگ منفی جو اب دیں اور بیر گمان پیش کریں کہ طبیعت بدون علم وارادہ بیکام کرتی ہے، جب کہ ہم و کچھ رہے ہیں کہ اس طبیعت نادان و بے شعور کا ساراعمل اعلیٰ در جے کی نظم اور حکیمانہ تر کہا ہے پر شتم ل ہے۔ تب ہر بڑی آسانی سے تب حکھ سکتے ہیں کہ اس پورے نظم و حکم کا اصلی مرکز ایک خداوند خالق

🗓 بحارالانوارج ا ص۲

فت الكرى: آسانى بيام توحيد في المحرك المحرك

و حکیم ہے اور جس چیز کا نام ان لوگوں نے طبیعت رکھا ہوا ہے، وہ قانون ودستور کا نام ہے جواس خالق حکیم نے اپنی ساری مخلوق کے لئے معین رکھا ہے اور اسی مطابق اس کا ئنات کی حرکت جاری ہے۔

## نظام آفرينش ميں الہي قانون

خلاصہ بیک اگر کرہ زمین کے ابتدائی ادوار میں زندگی کے خود بخو دوجود میں آجانے والانظریہ ثابت بھی ہوجائے تو نہ فقط بیک ہ کمتب اللی کے منافی نہیں، بلکہ امام جعفر صادق علیہ السلام کے فرمان کے مطابق وہ اللہ یون کا مئوید ہی ہوگا۔ کیونکہ بے شعور طبیعت خدا پرست اللہ یون کی نظر میں اس سنت وقانون اللی کا دوسرا نام آ فرنیش میں کا رفر ما ہے اور وہ اس کے علاوہ کچھ اور نہیں ہے۔لہذا اس ابتدائی دور میں زمین نے طبیعی مادوں کا باہم آ میختہ ہونا اور کیمیاوی مالیکیولوں کا وجود میں آنا کیا ہے؟ باالفاظ دیگر میں پروردگار عالم کے است ابتدائی دور میں زمین نے طبیعی مادوں کا باہم آ میختہ ہونا اور کیمیاوی مالیکیولوں کا وجود میں آنا کیا ہے؟ باالفاظ دیگر میہ پروردگار عالم کے اس قانون کا منو دیں اللہ میں مال میں نظر میں اس سنت وقانون اللی کا دوسرا نام آ فرنیش میں کا رفر ما ہے اور وہ اس کے علاوہ پر چھا در نہیں ہے۔لہذا اس

مسلد حیات اوراس کی باریک ترکیب اس قدر پیچیدہ ۔ پوشیدہ اور حیرت انگیز ہے کہ عقل سلیم کی نظر سے یہ بات بالکل محال دکھائی دیتی ہے کہ میہ عجیب وغریب نظم وتر تیب ایک بے شعور طبیعت کے ہاتھوں اتفاقی طور پرایک بےتر تیب انداز میں وقو ع پذیر ہوگیا ہو،عقل اس کے علاوہ اور کوئی راستہ ہیں دیکھتی کہ خود اصل زندگی اور پھر اس کے پر حکمت نظامات ایک حکیم ودانا پر وردگار کی تخایق ہیں ۔ جب کہ طبیعت کے سار بے قوانین ضوابط انہیں روشوں پر استوار ہیں جو اس رب حکیم ودانا نے اس جہان خلقت کے ظم کے لئے مقرر فرمائی ہیں اور اس جہان کوان کے مطابق چلار ہا ہے۔

باایمان انسانوں کے اذہان کواس نظام خلقت کے زندہ موجودات میں اللہ تعالیٰ کی حکمت کی نشانیوں کی طرف زیادہ سے زیادہ متوجہ کرنے اور اس جہان زندگی کے اندر موجود پیچیدہ حقائق سے مطلع کرنے کے لئے اس سلسلے میں ماہرین حیات شاس ک تحقیقات سے چندا یک نمونے پیش کئے جاتے ہیں:

ہارورڈیو نیورٹی کے حیات شناس کے پروفیسر جارج والڈ لکھتے ہیں پروٹین کی تشکیل کے لیے سینکڑوں یا ہزاروں اما ئینوا پیڈ مالیکیولز مختلف نسبتوں اور گانا گوں اشکال کے ساتھ ایک طویل زنجیر کی صورت میں شاخ در شاخ یا تد در تدانداز سے ایک دوسر ے سے باہم پیوست ہوجاتے ہیں۔ان پروٹین کی اقسام واقعاً غیر محدود ہیں اور پھھا یسا نظر آتا ہے کہ شایدزندہ موجودات ان پروٹین سے استفادہ کرتے ہوں، کیونکہ ہمیں دونوع کے ایسے جانور ہر گز میسر نہیں آتے جن کے اندرا ایک ہو جاتے پروٹین موجو دہوں۔

### جانوروں کا پیچیدہ بدن

بنابریں آبی مادوں کے مالیمیولز ایک ایسے عظیم گروہ کوتشکیل دیتے ہیں کہ ان کی اقسام لامحدود اور انگی پیچیدگی حیرت انگیز ہے۔ پروٹین کے بغیر کسی زندہ دجود کا تصور ناممکن ہے اور بنیا دی اشکال بھی سیبی ہے۔اس لئے کہ اگر ہم اس گتھی کوسلجھا ناچا ہیں کہ زندہ المحيج المحرك الماني بيام توحيد المحتج الم

فرد کیونکر وجود میں آیا ہےتواس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے سیمجھیں کہ یہ پیچیدہ مالیکیو ل کس طرح وجود میں آئے ہیں۔ ایک زندہ موجود چیز کو وجود میں لانے کے لئے نہ صرف لامحد ودا قسام کے بہت زیادہ پروٹین چند خاص نسبتوں کے مطابق وجود میں لا ناضروری ہیں، بلکہ ان پروٹینوں کی صحیح تر تیب بھی ایک لازمی امر ہے۔ پھراس مقام پر کیمیاوی تر کیب کے مطابق اس کے جسم کی ممارت کے وجود کا مسئلہ خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔

پروٹین کی اپنی جسمانی ساخت بھی بذات خود بہت پیچیدہ امر ہے، آج تک انسان جو آلات اور مشینیں ایجاد کر چکا ہے، اگران میں پیچیدہ ترین مشینری'' مثلاً الیکٹرا نک د ماغ'' کا ایک زندہ شکی کے اندرونی نظام کے ساتھ مقابلہ کیا جائے تو وہ اس کے مقابلے میں ایک کھلونے سے زیادہ اور کچھ نہیں ہے۔ یہاں مشکل کا باعث مید امر ہے کہ جس مادے میں میہ پیچیدگی موجود ہے وہ مختلف اعتبارات سے نتھا سایعنی ایک مالیہ پولز کے برابر ہے وہ مالیہ پولز باہر اس طرح لیٹے ہوئے ہیں کہ کوئی کیمیا دان اور ماہر سائنس دان ان کو الگ کرنے پر قادر نہیں ہے۔ ایک شخص کے لئے اتنا ہی کا فی ہے کہ وہ اس ممل کی عظمت پر غور وفکر کرے تا آئکہ ایک زندہ شکی کے خود بخو دوجود میں آنے کا امکان اسکے سامنے واضح ہوجائے۔ <sup>[1]</sup>

اگراس کرہ زمین کے ابتدائی دور کے حالات میں مادوں کا خود بخو دتر کیب پانا اور زندگی کے مالیکیو ل کا پیدا ہونا وقوع پذیر ہوابھی ہوتو اس کا معنی نیمیں کہ ایک ایسازندہ موجود وجود میں آیا جو تغذیبہ، جذب اور دفع کی قدرت کا مالک تھا۔ کیونکہ جاندارشکی کا جسم اس قدر پیچیدہ اور گنجلک ہے کہ ہارورڈیو نیورٹی میں حیات شناسی کا ماہر پروفیسرا سے حیرت انگیز اور تعجب آور کہتا اور اس کی تخلیق کی عظمت کوایک زندہ جاندار کے خود بخو دپیدا ہوجانے کے نامکن ہونے کی دلیل بتا تا ہے۔

دربارالهی میں خصوع

ان موجودات کی حیرت انگیز ساخت میں غور وفکر کرنا اوران کی حکیما نتخلیق کا اندازہ لگا نا ایک ایساام ہے جو ہر منصف اورغیر متعصب سائنس دان کوخدا پر تق کی طرف کھنچنا اور اسے مجبور کرتا ہے کہ اس خالق قا در وحکیم کی عظمت کے سامنے عاجز ہو کر تعظیم کا سرجھکا دے ۔

معروف انگریز طبیعات ڈارون کا دادا اور اٹھار ہویں صدی کا مشہور ڈاکٹر اور سائنس دان اراسم ڈارون کہتا ہے: بیعالم ایک ناچیز ذربے سے آہت ہم آہت مدارج کمال تک پنچتا ہے، یعنی وہ ابتدائی توانائی جو اس کے اندر پائی جاتی تھی اس نے اسے بنایا۔ سنوار اور آگ بڑھایا۔ اس سے ان تمام علتوں کی علت العلل اس بزرگ و برتر خالق کی لامحد ودقدرت کا کس قدر عظیم تصور پیدا ہوتا ہے کہ اگرہم ان غیر محد ود (مالیکیولوں) کوبا ہم متوازن کرنے پر قادر ہوتے تو بھی ہم اس امر کا اعتراف کر اور بیات م

🗉 شاخت حیات ص اا

ايت الكري: آساني پيام توحيد 💦 😚 😚 😚

از خود موجود، بزرگ و برتر اوران تما ملل ومعلولات کی ایجاد کاباعث ہے۔

حیات حیوانی کی نبا تات سے وابستگی

کرہ زمین کے ابتدائی دور کے حالات میں زندگی کے خود بخو د ظاہر ہوجانے کے نظریۓ کوفرض کرنے سے محقق سائنس دانوں کے لئے ایک اور امرمور دتوجہ قرار پایا اور ایک خالق حکیم کے وجود پر دلیل بنا ہے۔ وہ حیات حیوانی کا حیات نباتی کے ساتھ ارتباط ووابستگی اور وہ عجیب وغریب حکیما نہ توازن ہے جو خالق قادروحکیم کی طرف سے ارتباط کی نظیم میں برقر اردکھا گیا ہے۔

حیات شاہی کے ماہر سائنس دان انتہائی تحقیق اور گہری سوچ بیچار کرنے کے بعد اس نیتیج پر پہنچ ہیں کہ پودے اور گھاس حیوانات کوزندگی مہیا کرنے والے مواد ہیں، کرہ ارض میں حیوانی زندگی کی بقاء نباتی حیات پر موقوف ہے اور گھاس پات کے وجود کے بغیر حیوان کی زندگی نامکن ہے۔علم نبا تات اور علم البدن کے ماہر پر وفیسر' رابی نو ویج'' کہتے ہیں: فزیا لو جی کی نگاہ میں تمام بری اور بحری جانور پشمول انسان چند نا چیز اشیاء کا تکم رکھتے ہیں جو نبا تات کی اس عظیم کا ئنات کے طفیل زندہ ہیں۔ اگر نبا تات اور ان پودوں میں قوت گویائی ہوتی اور بیہ بولتے تو شایدان حیوانات کو ای نظر حقارت سے دیکھتے جس نظر سے ہم ان کیڑوں کو دیکھتے ہیں جو مثلاً کد ووغیرہ کے اندر پیدا ہوجاتے ہیں اور ان کی زندگی ان دوسری اشیاء کی مرہون منت ہوتی ہے۔

اس زمین یا کسی بھی دیگر سیارے میں نبا تات کے بغیر زندگی کا وجود نا قابل تصور ہے، جس حد تک ہمیں معلومات حاصل ہو سکی ہیں۔ان کے مطابق فقط سبز پودے ہی زندگی کے ضروری مادوں مثلاً پروٹین ۔ شکراور چر بی کوغیر آبی مادوں اور سورج کی عام روشن کی مدد سے تیار کرتے ہیں۔

یہ آخری تحقیق ہے جسے PHOTOSYNTHESIS کا نام دیا گیااوراس کودریافت کرنے والے ماہرین اسے میکر و سکوپ جیسی خور دبین کے ذریعہ بھی زیر تجربہ لانے میں کا میاب نہیں ہو سکے ۔ یہ سر سبز درخت اور خور دبی ذرات ہر روز یہ کا ما انتہا تی مستحدی کے ساتھ بہت زیادہ مقدار میں انجام دیتے رہتے ہیں ۔ ہماری اس زمین پر یہ یودے سالانہ ۱۵۰ میلیارڈٹن کا رہن کو ہائیڈروجن کے ساتھ مرکب کرتے اور اور ۲۰۰ میلیارڈٹن آزاد آکسیجن بناتے ہیں ۔ ان لوگوں کی تعداد بہت کم ہے جو اس عظیم کیمیادی ممل کا نوے فیصد حصدا پنی میکر وسکو پوں اور خور دبینوں کے زیر نظر لا سکتے ہیں ۔ کیونکہ یوکس ان سمندری پانیوں کے نیچا انجام پا تا ہے، زمین پر فقط اس ممل کا دس فیصد حصدا پنی میکر وسکو پوں اور خور دبینوں کے زیر نظر لا سکتے ہیں ۔ کیونکہ یوکس ان سمندری پانیوں کے نیچا انجام پا تا ہے، زمین پر فقط اس ممل کا دس فیصد حصدا پنی میکر وسکو پوں اور خور دبینوں کے زیر نظر لا سکتے ہیں ۔ کیونکہ یوکس ان سمندری پانیوں کے نیچا ہے م کیمادی میں پر فقط اس ممل کا دس فیصد حصدان سبز یوں سے و سلے سے انجام پذیر ہوتا ہے۔ 'آ

> <sup>∏</sup> داستنی بای جهان علم ص∠۱ ™ شاخت حیات ص۸۳

المحيج المري: آساني پيام توحيد من المح المحيج الحيج الحافي المحقق ال

کس طرح ان دونوں قسم کے خلیوں کے گروہ ایسے حیاتی اربتاط میں بندھ گئے کہ ایک دوسرے کے بغیر رہنمیں سکتے ؟ اس کی کیا وجہ ہے کہ حیوانات ونباتات کے درمیان بید ابطرا یسے صحیح اور مناسب انداز سے برقر ارہوا کہ دونوں کو بڑی خوبی سے اپنی زندگی برقر ارر کھنے اور اسے تسلسل بخشنے میں کا میابی حاصل ہوگئی ؟ کیا ایک اتفاقی حادثے کوان تمام سوالات کا جواب قر اردینے اور کر ہُز مین کے اولین دور کی فضا میں زندگی کے از خود پیدا ہوجانے کی بات کرنے سے حاصل ہو سکتا ہے؟ اور کیا عشل سایم اس جواب پر قانع ہوجاتی ہے؟

#### ايك غلط جواب

نیویارک کی سائنس اکیڈمی کا سربراہ''موریس'' کہتا ہے: مینا مناسب نہ ہوگا کہ یہاں اس موضوع کی طرف اشارہ کر دیا جائے کہ زمین میں زندگی کے ظہور کے وقت ایک عجیب اتفاق پیش آیا کہ جس نے زمین کے موجدات کی زندگی پرغیر معمولی اثر مرت کیا ہے۔وہ یوں کہ ایک خلیہ اس عجیب خاصیت کا مالک بن گیا کہ سورج کی روثنی کے ذریعے چند کیمیائی تراکیب کو کام میں لائے اور اس عمل کے نتیج میں اپنے اور دیگر خلیوں کے لئے غذائی مواد مہیا کرنے لگہ پھران ابتدائی نسل کے خلیوں کی آئندہ نسلوں اوران کے پوتوں پڑ پوتوں نے ان غذاؤں سے استفادہ کیا جوان کے بزرگان کے توسط سے تیار ہوئی تھیں۔ پھرانہ ہوں نے حیوانات کی نسل کو وجود بخشا جب کہ پچھرد گر خلیوں کی نسلیں بصورت با تات ظاہر ہوگئیں اورانہوں نے اس د نیا کے پودوں کو تفکیل دیا اور اس طرح آج دہ اس

آیا بیامر قابل یقین پاسکتا ہے کہ مخص اتفاقی طور پر ایک خلیہ حیوانات کی زندگی کی بنیاد بنااور دوسرا خلیہ نبا تات کی اصل واساس بن گیا؟

نیزسب سے زیادہ قابل توجہ وہ دقیق اور عجیب توازن ہے جو حیوانی اور نباتی زندگی کے مابین برقر ارہے ، نبات اور حیوان کے درمیان خلیوں کی بیفتیم اصل زندگی کو سیجھنے کے لئے ایک بہت ہی عمدہ اور اساسی موضوع ہے کہ اس کے بغیر زندگی کا دوام پانا ایک غیر ممکن امرقر اردیا جاتا ہے۔وہ اس طرح کہ اگرزندگی فقط حیوانات تک محدود ہوتی تو ساری آسیجن مصرف میں آجاتی اور اگر زندگی بس نباتات تک ہی رہ جاتی تو زمین میں جوکارین ڈائی آکسائیڈی ہو ،وہ ساری کی ساری کام آجاتی ۔ لیکن اس محل کا دونوں طبقوں کی موت اور تباہی کی شکل میں نمود ارہوتا<sup>11</sup> ۔

بہت عرصے کی بات ہے کہ عالمی اخبارات وجرا کد بار ہا یہ داویلا کرتے رہے ہیں کہ سائنس دانوں نے تجربہ گاہ میں ایک زندہ وجود بنانے میں کامیائی حاصل کر لی ہے۔ بلکہ بھی توفن خبر نگاری کے ماہرین نے اس خبر کواس قدر بڑھایا چڑھایا کہ قار کمین یہ نصور کرنے لگے کہ داقعاً انسان اس بات پر قادر ہو گیا ہے کہ ایک ادرانسان خلق کرلے یا ایک زندہ خلیہ د جود میں لے

🗉 رازآ فرینش انسان ۲۹۵

المحتيج في المري: أسماني بيام توحيد في المحتيج ا

آئے یامختلف خلیوں کی ترکیب سے ایک نی مخلوق تیار کر لے۔

ایسے موقع پر بےایمان یا کمزورایمان والےلوگوں کوموقع مل جاتا ہےاوروہ ایسے روز ناموں کومتدین افراد کے پاس لاکر کہنے لگتے ہیں کہ آپ بیتصور کرتے تھے کہ زندہ شکی کو پیدا کرنا اورزندگی بخشا فقط ذات الٰبی کا کام ہے۔لیکن اب دیکھ لیجئے کہ سائنسی ترقی کے تحت خود ایک انسان بھی اس امر پر قادر ہو گیا ہے کہ ایک زندہ انسان یا ایک زندہ موجود کو پیدا کردے۔مگر خدا کا شکر ہے کہ زیادہ دیز میں گزرتی کہ بیدوادیا ٹھنڈا پڑ جاتا ہےاورزندہ شکی بنالینے والی خبر سردخانے میں چلی جاتی ہے۔

کرہ ارض میں زندہ موجودات کے وجود میں آنے اور زندگی کے ظہور کرنے کے متعلق چند بیانات پیش کئے گئے ہیں، میر بے خیال میں ان کے ذریعے بیربات واضح ہوگئی ہے کہ اس جہان طبیعت میں زندگی کے وجود کا مسلما اس قدر گئبلک او پیچیدہ ہے کہ کجابیہ بات کہ سائنس دان اور ماہرین ایک زندہ موجود کو پیدا کرنے میں کا میاب ہوجاتے اور اس جہان کے بےجان عناصر کو زندگ بخشنے پر قادر ہوجاتے، وہ تو اس راز زندگی تک پہنچنے سے بھی عاجز رہ گئے ہیں۔لیکن آپ کی علمی معلومات میں اضافے کے لئے بیں مناسب رہے گا کہ آپ کو زندگی شناسی کے ماہر سائنس دانوں کی ان علمی اور عملی کا وشوں سے آگا، بی حاصل ہوجاتے کہ جو وہ ایک زندہ موجود بنانے کے لئے اب تک انجام دیتے رہے ہیں۔ چنانچہ اس موضوع سے مر بوط چند ایک گزار شات بھی اختصار کے ساتھ پیش خدمت ہیں:

تقريبا گيارہ سال قبل اخبارات ميں ايك مضمون كے ساتھ شائع ہوئى:

پیرس۔ مہا۔ جنوری (ایجنسی فرانس پریس) آج اعلان ہوا ہے کہ پروفیسر ڈانیل جو کہ اٹلی کے زندگی شناسی کے مشہور سائنس دانوں میں سے ہیں، وہ اس تجربے میں کا میاب ہو گئے ہیں کہ مردوزن کے نطفہ کی رحم مادر سے باہرتر کیب کریں اوراس ایک جنین پیدا کر کے مصنوعی طور پراس کی پرورش کریں۔

اٹلی کے سائنس دان نے زورد بے کر کہا ہے کہ میں نے جوفلم تیار کی ہے، وہ تھیک تھیک واضح کرتی ہے کہ تجرباتی ٹیوب کے اندرایک ( نطفہ ) کس طرح ( بچردانی ) کے اندر وارد ہوتا ہے۔ چنا نچو اس سے جونٹم منعقد ہوا ہے وہ ۲۹ دن تک اس کے اندر نشوو نما پا تا اور ترقی کرتار ہا ہے۔<sup>[3]</sup> یہ جنین ۲۵ روز کے اندرا پنی مطلوبہ شکل پانے میں کا میاب ہوا ہے۔ لیکن پھر ۲۹ روز کے بعد یہ تجربہ عداً روک دیا ہے۔ کیونکہ احتمال تھا کہ اس جنین کو زیادہ پر ورش دینے سے ایک نول وجود میں آجائے گا اور پھر اس کی نشوونما طبیعی ہوجائے گی۔ اس خبر سے معلوم ہوتا ہے کہ سائنس دان ابھی تک پوری طرح اس امر پر قا در نہیں ہوئے کہ انسانی نطفہ کی پر ورش کے لئے ضرور کی احول مہیا کریں اور انسانی بدن کے باہر اسے ایک نوز اد میں تبدیل کر لیں۔ بظاہر یہی نظر آتا ہے کہ ابھی تک اس ادار سے میں تغییر اشکال۔

<sup>&</sup>lt;sup>[]</sup> روز نامه اطلاعات ثماره ۱۰٬۳۱۹–۲۹٬۴۱ <sup>[]</sup> روز نامه اطلاعات ثماره ۱۰٬۳۱۹–۱۰٬۴۲۹

المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

پارمون کے نفوذاوردوانسانی نطفول کے مابین پیش آنے والے حالات کے اسرار درموز پوری طرح معلوم نہیں گئے جا سکے۔<sup>[1]</sup> اٹلی کے اس سائنس دان کی تحقیق نے ایک عجیب عکس العمل مرتب کیا۔ اور اس قسم کی عبارتوں کے ساتھ خبریں بن بنا کر اخبارات ورسائل کی زینت بننے لگیں: ''بشر نے انسان سازی میں ہاتھ ڈال دیا'' ''بشر نے زندہ موجود بنالیا''

جاہلانہ زہر افشانیاں

نیز نوجوان متواتر خطوط اورٹیلیفون کے ذریعے بیہ سوال کرنے لگے کہ کیا ٹلی کے سائنس دان کے اس تجربے کے بعد بھی یہ کہناممکن ہے کہ فقط خداوند تعالیٰ ہی خالق بشرہے؟ کیا اس تجربے نے قرآن شریف کی آیات پر ضرب نہیں لگا دی؟ اور اس طرح کے دیگر سوالات کئے جانے لگے۔

اس خبر کے نشر ہونے کے چنددن بعد مجھے ماہ رمضان المبارک کے اولین ایام میں بعض محافل میں خطاب کا موقع ملاتو میں اس موضوع کوزیر بحث لایا۔ چنانچہ میری اس تقریر کی تفصیل میری ایک کتاب'' کودک در بحث نظر طبیعی درموجودات زندہ' میں پوری تشریح کے ساتھ شالع ہوچکی ہے، یہاں صرف اس کے ایک حصے کوفقل کرنے پر اکتفا کرتا ہوں۔

بعض جاہل اور بے دین افراد جن کا کام ہی جاہلانہ زہر افشانیاں کرنا ہے۔ وہ بعض اوقات سوء استفادہ کرتے ہوئے تعلیمات اللہیہ پرحملہ آ ورہونے لگتے ہیں۔ چنانچہ میں نے سنا ہے کہ اس مرتبہ وہ اس خبر سے سوء استفادہ کرتے ہوئے کہنے لگے ہیں کہ بشرخالق بشر بننے پر قادر ہو گیا ہے۔ اس طرح انہوں نے خدا پر ست حضرات کے اس عقیدے پر ایک کاری وارکیا ہے کہ خاتصیت فقط حق تعالی شانہ، سے خص ہے، اس لیے ضروری ہے کہ اس موضوع سے مربوط چند جملے عرض کروں۔

مرغی کے ایک بیچ کی پرورش بیر ہی ہے کہ انڈ یے پچھدنوں تک مرغی کے پروں کے پنچر ہتے ہیں اور پھر ان انڈوں میں سے چوز نے نکل آتے ہیں۔ چنانچہ چند سال قبل بعض لوگوں نے سوچا کہ ایک مثین میں مرغی کے پروں کے برابر درجہ حرارت پیدا کریں اور اس طرح چوز نے نکلوالیں۔ اس پرتجر بہ کیا گیا جو کا میاب ثابت ہوا اور آن بیصنعت اتی ترتی کر گئی ہے کہ انڈوں کو بذریعہ مشین چوز وں میں تبدیل کرا لیتے ہیں۔ لیکن آج اس امر پر قا در نہیں ہو سکا کہ ایک ایسانڈ ہ ایجا دکر لے جواب نے اندر چوز نے کن سل کشی دوالا خلیہ رکھتا ہو۔ یعنی وہ لوگ ایسے خلتے ایجاد کرنے پر نہ قا در ہوئے اور نہ ہو سکیں گے، بلکہ وہ اس طرر یق سکتے ہیں جو خالق کا کنات نے معین فر مایا ہے۔ یعنی انڈ مرغیوں سے ہی لیتے ہیں۔

🗓 روز نامهاطلاعات شارها ۱۰ ۴۱

المحيج المري: آساني بيام توحير المحيج المحيج المحيج المحتج الم

آج اٹلی کے ایک سائنس دان نے مردوزن کے نطفے کو ایک انڈے کی جگہ اس طبیعی مقام سے حاصل کیا کہ جہاں یہ نطفہ بنتا ہے۔ پھرا پنی تجربہ گاہ میں ان نطفوں کو چوزہ مشین کی بجائے ایک اور مشین میں باہم آمیخة کر دیا ہے۔ ہاں یہ فرق ضرور ہے کہ چوزہ مثین کا کا مخصوص درجہ حرارت کی نظیم ہے اور اٹلی کے اس پر دفیسر کواپنی تجربہ گاہ میں سینکڑوں ایسے اعمال انجام دینے پڑے ہو نگی۔

مثلاً حرارت، رطوبت، مناسب ماحول، غذائی مواد، خلئے کوغذا فراہم کرنا، اوراتی قسم کے کٹی ایک دیگر ضروری عوال کا انتظام کرنا پڑا ہوگا۔ ہاں یہ بات تو ہے کہ اس تحق نے علمی نقطہ نگاہ سے بہت ہی اہم اور قابل قدر کام کیا ہے، لیکن اس نے ( نہیں بنایا جو پچھ کیا ہے وہ یہ ہے کہ خلقت بشر کے لئے بنیا دی شکی اور اساسی خلیہ اس نے دامن طبیعت سے اٹھایا ہے، یعنی یہ نطفہ قضاء الٰہی کی طرف سے جاری کردہ نظام کے تحت زن ومرد کے طبیعی آلات سے حاصل کیا ہے۔ پھر اس کو اپنی تجربہ گاہ میں باہم آ عذا پہنچائی اور تربیت کی ہے۔ اب اگر میکہنا جائز ہے کہ چوزہ مشین یا اس مشین کو تیل دینے والا یا اس میں مخصوص درجہ حرارت کا انتظام کرنے والا انسان اس چوز بے کا خالق ہے تو پھر سے کہنا تھی جائز ہوگا کہ مذکورہ پر وفسر صاحب اور ان کی تجربہ گاہ میں جنین کی خالق ہے؟

گذشتہ سال زندہ موجود بنا لینے کے بارے میں ایک اور خبر شائع ہوئی اور اس یحت بھی لمبی چوڑی بختوں کا سلسلہ چکتا رہا۔اس خبر کا خلاصہ بیرتھا، پر وفیسر''جیمز ڈانیلی' ریاست نیویارک کی'' بوفالو'' یو نیور ٹی میں سائنس دانوں کی جماعت کے تعاون سے ایک نئی دریافت میں کا میاب ہوئے اور انہوں نے مختلف قسم کے خلیوں کو باہم تر کیب دینے سے ایک نیا خلیریخلیق کرلیا ہے۔ ٹائمز اس خبر کو اس طرح نقل کرتا ہے:

یہ نیا خلیہ ستہ (بنج) سٹیو پلاسم (سفیدہ)اور غشاء ( جھلی ) سے مرکب ہے ،مختلف قسم کے خلیوں سے ان کے جداگا نہ اجزاء لے کران سے ایک اور خلیہ تشکیل دیا گیا ہے۔ بالفاظ دیگر' ڈانیلی' اور اس کے دوستوں نے ایک خلتے سے' ہت ہن کیا۔ دوسرے خلئے سے' سفیدہ' لیا اور تیسرے خلئے سے ( غشاء ) کو لیا اور پھر اپنی تجربہ گاہ میں مخصوص فضا قائم کر کے' ہت ہن' کہ' سفیدہ' کے درمیان رکھا۔ پھران دونوں کو' غشاء' کے اندریو شیدہ کر دیا اور اس کے نتیج میں وہ ایک نیازندہ خلیہ بنانے میں کا میاب ہو گئے۔<sup>[1]</sup>

رہا ہے پارل روز کا دست و سے مدر پر بیدہ دریا اور اس سے معاونین ہی وہ اولین گروہ ہے جواس اہم ترین کا م کوانجام دینے اور ایک تجربے کے ذریعے چندخلیوں کے اجزاءکوملا کرایک جدیدخلیہ بنانے میں کا میاب ہوئے ہیں یاان سے قبل بھی کوئی گروہ اس راستے میں قدم بڑھا تارہا ہے؟ اس سوال کا جواب خودا خبار ٹائمز ان الفاظ میں دیتا ہے:

یہ پہلاموقع نہیں کہ چندخلیوں کے مختلف اجزاءحاصل کر کے ایک نئے خلیہ کی صورت میں پیش کیے گئے ہوں۔ حقیقت سہ ہے کہ پروفیسرڈانیلی اس راہ میں دارد ہونے والا اولین فردنہیں ہے،اس سے پہلے بھی یہ تجربہ ہوتا رہا ہے ادر (آ کسفورڈ) یو نیورسٹی کے

🗉 روز نامه کیہان شارہ • ۸۲۰

المحيق المري: آساني پيام توحيد المحق المحيق المحقق المحق

انگریز سائنس دان اس سلسلے میں شاندار تجربے کرتے رہے ہیں ۔ 🗉

اب اگر بیکاوش کسی قطعی نتیج تک پنچ جائے اور چند مختلف خلیوں کے مواد کی تر کیب سے ایک ایسا نیا زندہ خلیہ وجود میں آ جائے کہ جوغذابھی حاصل کر سکے اورخلیوں کی تقسیم کی بنیاد پران کی تعداد میں اضافہ ہوتا جائے تو اس کا یہی تنیجہ مرتب ہوگا کہ عالم نبا تات یا عالم حیوانات میں ایک نٹی تشم کا ایسازندہ فرد پیدا ہوجائے گا جواس سے قبل دنیا میں نہیں ہوا کر تاتھا۔

مثلاً اگر ناشپاتی کے خلئے کانی ( گیلاس ) کھٹے کے خلئے کا سفیداور مالٹے کے خلئے کی جھلی یہ تینوں با ہم ملادیئے جا نمیں اور اس تر کیب سے ایک نیا خلیہ وجود میں آجائے اور غذالے کر نشوونما پانے لگتواس کا نتیجہ یہ نطلے گا کہ ایک نئی قشم کا پھل ہمیں مل جائے گا جو نہ ناشپاتی ہے، نہ کھٹا ہے، اور نہ مالٹا بلکہ ایک ایسا جدید پھل ہے جس میں ان تینوں کے اجزا شامل ہیں۔

اسی طرح اگر بھیڑ بے کے خلئے کانیج، چیتے کے خلئے کاسفیدہ اور شیر کے خلئے کی جھلی کو باہم ملادیا جائے اور ایک نیا خلیہ وجود میں آجائے اورزندہ بھی رہ جائے توہ اپنی تکثیر ونشوونما کے نتیج میں ایک چوتھی قشم کے نئے حیوان کی شکل میں ہوگا کہ جونہ بھیڑیا ہے، نہ چیتا اور نہ شیر، بلکہ ان سب سے ل کر بنا ہوا ایک جداگا نہ حیوان ہے۔

پروفیسر <sup>درجی</sup>مز ڈانیلی'' کہتے ہیں: ہماری بیکوشش ایک نئے دور کی راہ کھو لنے کے مترادف ہے یعنی تجربہ گاہ کے ذریعے زندہ موجودات کا دور۔مثلاً ہم اس امر پر قادر ہوجا نمیں گے کہا یسے جدید خورد مینی گھاس اور پودے، پھرا یسے نئی قشم کے انسان بنالیس جو مریخ اوراس قشم کے دیگر آسانی کرات میں بآسانی زندگی گزار سکیں۔ <sup>تق</sup>

# ايك ناكام كوشش

سوال: پروفیسر ڈانیلی اوراس کے معاونین اپنی اس علمی اور مملی کوشش میں کس حد تک کامیاب ہوئ؟ انہوں نے چند ایک خلیوں کے اجزاء کی ترکیب سے جو نیا خلیہ بنایا تھا، کیا وہ زندہ رہا۔غذا حاصل کی اور نشودنما پانے میں کا میاب ہو گیا؟ مختصر یہ کہ کیا اس گروہ نے اپنی تجربہ گاہ میں متعدد تجربات کے نتیج میں کر ہُ ارض کے موجودات میں کسی نٹی قسم کے زندہ موجود کا اضافہ کیا یانہیں؟

**جواب:** پروفیسر ڈانیلی کہ جس نے اپنی ان مہنگی تحقیقات کو پاپنچ سال تک جاری رکھا اور ادارہ'' ناسا'' یعنی امریکہ کے خلائی اور فضائی تحقیقات کے قومی ادارے کے سرمائے کا ایک بڑا حصہ بھی اس پرصرف کر تار ہا۔ ایک دفعہ نیویارک میں اپنے انٹرویو میں اس نے کہا کہ میں اس سلسلے میں دوہفتوں تک اپنی گہری تحقیقات عوام کے سامنے پیش کروں گا۔ <sup>تق</sup>ل

لیکن اب دوسال گزر گئے ہیں اور پروفیسر موصوف کاوہ دوہفتوں والا وعدہ ابھی تک پورانہیں ہوا۔ان کی کو کی تا زہ اطلاع

<sup>[]</sup> روز نامه کیبان شاره۸۲۰۰ <sup>[]</sup> روز نامه کیبان شاره۸۱۹۸\_۸۲۰۰ <sup>[]</sup> روز نامه کیبان شاره۸۱۹۸\_۸۲۰۰ لا المراكبي ال

ابھی تک اخبارات کوموصول نہیں ہوئی اورایک نے زندہ موجود کالم کا ئنات میں پیش کرنے والی خوشخبر کی اب آ ہستہ آ ہستہ فراموش کے سر دخانے میں چلی گئی ہے۔اس سکوت اور طویل خاموش سے بیا ندازہ لگا نامشکل نہیں ہے کہ دراصل ان کی تحقیقات وتجربات شکست کھا گئے اور دہ ایک نے زندہ خلتے کو محفوظ رکھنے میں کا میاب نہیں ہو سکے۔

اخبار ٹائمز نے انہیں ایام میں جولکھا حیاتیات کے سارے ماہرین اور سائنس دان جواں تحقیق وتلاش میں مشغول رہے ہیں۔وہ سب بیک آوازیہی کہتے ہیں کہ تجربہ گاہ میں ایک زندہ موجود کاخلق کرنا مشکل ہے یا کم از کم دور حاضر کے انسان کے علم کی حدود سے ہاہر ہے۔البتہ بوبالویو نیورٹی کے ماہرین کا نظریہ ہے کہ انسان دی سے بیں سال تک تجربہ گاہ میں ایک زندہ موجود کوخلق کرنے پر قادر ہوجائے گا۔ <sup>[1]</sup>

دوخليوں كو پيوند كرنا

نبا تات یا حیوانات کے دوخلیوں کوایک دوسرے سے پیوند کر کے ایک تیسرے زندہ موجود کو حاصل کرنے کاعمل تو اپن طبعی طریقے سے باغبانی اور کوسفند پر وری کرنے والوں کے ہاں کافی عرصے سے جاری ہے۔ بہت پرانے زمانے سے بیر طریقہ چلا آ رہا ہے کہ ایک تھلدار درخت کو دوسرے تھلدار درخت سے پیوند کر کے ایک تیسری قشم کا کچل حاصل کر لیتے ہیں۔ نیز گدھے کوایک گھوڑی سے ملا کر خچر پیدا کرا لیتے ہیں۔لیکن اس صورت میں کوئی یوں نہیں کہتا کہ اس کچل کا خالق باغبان یا اس

روز نامہ 'اطلاعات' میں ایک حیوان کودوطرح کی تصویروں کے پنچ ککھا گیا:

یہ اس حیوان کی تصویر ہے جوایک کنے اور بلی کے باہمی ملاپ سے پیدا ہوا ہے۔ اس کا نصف حصہ بلی سے اور دوسر انصف کتے سے مشابہت رکھتا ہے۔ یہ حیوان چو ہابھی پکڑ تا اور گوشت کی ہڑی سے بھی لطف اندوز ہوتا ہے۔ نیز بھی میاؤں میاؤں کر نے لگتا ہے اور بھی بھو نکنے لگتا ہے۔ اخبار کی دوتصویر وں میں سے ایک میں سہ کیفیت دکھائی گئی ہے کہ اس نڈی تسم کے حیوان نے اپنے پنچ میں ایک چو ہے کو پکڑ رکھا ہے اور وہ چو ہاصاف نظر آ رہا ہے۔ <sup>ات</sup>ا

پس اگر پروفیسرڈانیلی اوران کے تحقیقاتی معاونوں کی کوششیں بارآ ورہوجا عیں اوروہ آئندہ بیں سال تک سی یقینی نتیج تک پنچ میں کا میاب بھی ہوجا عیں یعنی خلئے کے تین مختلف اجزاء کی باہمی پیوند کاری سے ایک نیازندہ خلیہ وجود میں آجائے اور وہ اسے غذاد بے کراس کی نشودنما کرلیں اوراس طرح ایک نیا اور تازہ زندہ اور بے نظیر موجود وجود میں آجائے ۔ کیا اس وقت یوں کہنا درست ہو گا کہ پروفیسر اور اس کے معاونین نے زندگی کو پیدا کرلیا ہے؟ آیا ہہ بات کہنا صحیح ہوگی کہ وہ خالق حیات ہو گئے ہیں؟ جبکہ حقیقت ہے

اروز نامه کیهان شاره ۲۰۰۸
۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۱۳۳۰

ہے کہ اصل خلئے خدائی نظام کے مطابق اس عالم طبیعت کے دامن میں پیدا ہوئے اور وہ زندگی رکھتے تھے۔اب اگر پر وفیسرا تنا کا م کر لے کہ ان کے زندہ اجزاء کوا دھرا دھر کرلے، بایں طور کہ ان کی زندگی برقر ارر ہے۔ تو یوں کہنا چا ہے کہ اس جدید خلئے کی زندگی کی خالق بھی وہی ذات ہے جس نے اصلی خلیوں کو زندگی بخشی ہے، ، نہ کہ پر وفیسر اس زندگی کا خلق ہے۔ اسی طرح اگر ان خلیوں کے اجزاء کو ادھر ادھر کرتے ہوئے بیہ خلئے مرجا نئیں اور ان کی زندگی ختم ہوجائے تو یہاں بینہیں کہا جائے گا کہ پر وفیسر ایک زند ہی کی خالق سکا، بلکہ بیہ کہا جائے گا کہ سائنس دانوں کے اس گروہ نے اپنی تجربہ گاہ میں چند زندہ خلیوں کو تل کہ پر وفیسر ایک زند ہی جنچنے سے قاصر ہیں۔

فرانسی خبر رسال ایجنسی کے سربراہ کہتے ہیں: مصنوعی زندہ خلئے کی ایجا دی خبر کے بارے بہت زیادہ احتیاط سے کام لینا چاہئے کہا یک زندہ خلئے کی ایجاد کے لئے دوراہوں کی پیش گوئی کی جاسکتی ہے۔

ا۔ کیمیائی عناصر کی مختلف اقسام کی مدد سے ایک خاص قشم کے عضر کو دوسری قشم کے عضر کے ساتھ پیوند کیا جائے اور اس سے نتیجہ حاصل کیا جائے تو بیٹمل تجربہ گا ہوں میں کٹی بارانجام دیا جا تارہا ہے اور پر وفیسر ڈانیلی کی کوشش بھی ای قشم کی ہے۔ جبیہا کہ اس انٹرویو سے معلوم ہوتا ہے جو اس نے ریڈ بولندن کے ذریعہ ٹیلیفون دیا ہے۔ البتہ بیضر ور ہے کہ ان کی کوشش سابقہ کی نسبت زیادہ پیچیدہ اور دقیق ہے۔

۲۔ ایک زندہ خلئے کو دجود میں لانے کی دوسری صورت میہ ہو سکتی ہے کہ سادہ کیمیائی عناصر کی ترکیب سے ایک زندہ خلیہ بنایا جائے لیکن اس بارے میں زندگی اور حیاتیات کے ماہین کی اکثریت کا کہنا ہے کہ کیمیائی عناصر کی ترکیب سے ایک زندہ خلئے کی ایجاد موجودہ حالات میں ناممکن ہے۔ <sup>[[]</sup>

پروفیسر ''ڈانیلی پٹرو چی' نے نطفہ اور بچردانی کوایک تجرباتی ٹیوب میں پیوند کرنے کی جوشتیتی کاوش انجام دی اور اس طرح پروفیسر ''جیمز ڈانیلی' اور ان کے معاونین نے چند خلیوں کے اجزاء کوباہم جوڑ کر ایک چوتھا خلیہ ایجاد کرنے کی جوانتہا کی دقیق سعی انجام دلی ہے، وہ فرانسی خبر رساں ایجنسی کے سائنسی نامہ نگار کے مطابق ایک خلیے کو دوسرے خلیے سے پیوند کرنے کے مترادف ہے۔ بالفرض ان صاحبان کی بیکوشیش سوفیصد مطلوبہ نتائج صاصل کرنے میں کا میاب ہوجا تمیں، جیسا کہ پہلے بھی کہا گیا ہے تو اس کا مطلب میز ہیں ہوگا کہ بید دور پروفیسر صاحبان زندگی اور حیات خلق کرنے لگ گئے ہیں۔ بلکہ ان کی اس محنت کا نتیجہ یہی ہوگا کہ ان لوگوں نے خدکی ان طبیعی زندہ اشیاء سان کے موال کہ میں خلیک خلیک خلیک کے مترادف ہے۔ خدکی ان طبیعی زندہ اشیاء سے ایک نیا استفادہ کر لیا ہے۔

**خلیہ سمازی** دوسراطریقہ کہ جس کی نشان دہی فرانسی خبرا یجنسی کے سائنسی نامہ نگارنے اس طرح کی ہے کہ اگردانش وراور سائنس دان

🗉 روز نامه کیہان شاره ۸۱۹۸

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي مخ اين اي الكرى: آسانى پيام توحيد

حضرات قوانین طبیعت کی تقلید کرتے ہوئے ایک مردہ مادے پر اس سائنسی اصول کے تحت عمل کریں جوان کیمیا وی عناصر میں ایک خلئے کی ایجاد میں کارفر ما ہے یعنی وہ اس عمل کے مشابق کمل بحالا کرید چاہیں کہ اس مردہ موجود کے اندرزندگی ایجاد کرلیں۔اگر چہ نامہ نگار موصوف نے نصر سح کردی ہے کہ علم الحیات کے اکثر ماہرین کی رائے یہی ہے کہ موجودہ حالات میں ایسا کرنا ناممکن ہے۔لیکن ایسے کس کی کا میابی سے بھی قرآنی آیات کو کسی قسم کا تزلزل لاحق نہیں ہوتا اور نہ عقید ہو تو حید کی بنیا د پرکوئی ضرب لگتی ہے۔ تاہم اس امر کا یقین دلانے کے لیے ہم اس بارے میں پچھٹرید توضیح بھی پیش کئے دیتے ہیں:

نظم تنگویتی یک فروجوداس کا نکات کا سارا ڈھا نچا ادر ہماری یہ زیٹن جواس جہان کے اندرا یک انتہا کی چیوٹا سامقام رکھتی ہے، یرب پچھا یک انتہا کی مربوط اور سوچ سیچھ نظام کے تحت خلق کیا گیا ہے۔ پھر اس کی بقاء واستواری کی وجدیعی یہی ہے کہ اس کی اساس انتہا کی تحکم مادر تحیمانہ توا بن کے مطابق جاری ہوتے ہیں کہ جن کو خود اللہ تعالیٰ نے اپنے تحیمانہ فیصلے صعین فرما یا ہے۔ قر آن شریف نے اس عظیم حقیقت کو مخلف تعبیرات کے ساتھ بیان فرما یا اور اس جان خلق و تر تیب میں منظم تحیمانہ توا نین کا ذکر کیا ہے جو پر دردگار عالم نے قمام مظاہر سی معلی طوط رکھ ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس کی مان میں منظم تحیمانہ توا نین کا ذکر کیا ہے جو پر دردگار عالم نے قمام مظاہر سی میں ملح طول کے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس تحیمانہ ظلم تو آن شریف نے اس عظیم حقیقت کو مخلف تعبیرات کے ساتھ بیان فرما یا اور اس جہان خلقت کے نظم و تر تیب میں منظم تحیمانہ تو انین کا ذکر کیا ہے جو پر دردگار عالم نے قمام مظاہر سی میں ملح طول کے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس تحیمانہ ظلم و تر تیب میں منظم تو آن گل تک تعنی مخلی خلی ہوت ہے ہیں معلی کی چند آیا ہے کی طرف اشارہ کی این خلی میں منظم تا تک تک تعلیم ہوتا تا ہے، چنا نچاں سلسلے کی چند آیا ہے کا طرف اشارہ کی یا تا ہے، تعالی کی سلم کی چند آیا ہے، تعالی ہوت کی ہوتا ہے ہوت ہے ہوت ہوت ہوتا ہے ہوتا ہے۔ تا تعلیم ہوت ہوت ہوتا ہوت کی تمام موجودات ) کو ایک نظام کے ساتھ پیدا کیا ہے۔ تا تعد تو تعلی نے آسانوں (ے عظیم محلات ) کو بلند کیا اور ان کے اندرنظم بر قر ار رکھنے کے لئے موز دن اور منا سب قواندین دفت فرما ہے۔ اک تعلیم شی قوال نے آسانوں (ے عظیم محلات ) کو بلند کیا اور ان کے اندرنظم برقر ار رکھنے کے لئے موز دن اور منا سب

فَلَنْ تَجِدَلِسُنَّتِ الله تَبْلِيُلًا ٤ وَلَنْ تَجِدَلِسُنَّتِ الله تَحُوِيُلًا<sup>© ٢</sup>

اً سورهٔ قمراً یت ۹ ۲ الآ سورهٔ رحمن آیت ۷ الله سورهٔ رحمن آیت ۹ الله سورهٔ فاطراً یت ۴۳ المحيج المحرك الماني بيام توحيد المحترج المحترج المحترج المحتج المحترج المحتج المحت

الٰہی قوانین ودستورات جواس جہان<sup>ہ</sup>تی میں اس نے جاری فرمائے ہیں وہ اسقدر ثابت اور لازم ہیں کہتوان میں ہرگز تبدیلی نہ دیکھےگا۔

انسان کی ترقی کا معیاراوراس کی عملی پیشرفت کا ذریعہ اس جہان کے قوانین کو بچھنااوراس عالم کے اسباب وعلل کی آگا بی حاصل کرنا ہے۔ چنانچہ انسان طبیعت کا سُنات کے اسرار پر جتنا زیادہ آگاہ ہوتا جاتا ہے، اسی قدر ترقی کرتا جاتا ہے۔ وہ نظام خلقت میں جاری الہی قوانین کی جتنی زیادہ معلومات حاصل کر لیتا ہے، اتنی ہی زیادہ بلندیاں اس کے حصے میں آجاتی ہیں۔ کیونکہ اس کے ذریعے وہ طبیعت کے اندر پنہاں خزانوں سے بیش از بیش استفادہ کرنے پرقادر ہوتا جاتا ہے۔

🗓 سورهٔ انبیاء آیت ۱۶

المحيج المحير المحتري: أسماني بيام توحيد المحيج المحيج المحيج المحتج المحيج المحتج ا

رسل کہتا ہے: زمانہ قدیم میں ایک فردانسانی کے سالانہ اخرجات کے لئے ایسی دومربع میل زمین کی ضرورت تھی جواز حد زرخیز اور طبعاً پیداورار دینے والی ہو لیکن آ جکل ہمارے وطن انگلستان میں ایک مربع میل کا رقبہ ۲۰ ۷ نفوس کی معاشی ضروریات کو پورا کرنے میں کفایت کرتا ہے یعنی صحتی اختر اعات نے بشر کی استعداد میں اس بے سروسامانی کے دور کی نسبت پاپنچ سو گنااضافہ کردیا ہے، البتہ واضح ہے کہ پیکیفیت بہت حد تک صنعت کے ساتھ وابستہ ہے۔

زرعی زمین سے بہرہ برداری کا یہ تفاوت بنیادی طور پر اس تفاوت کی بنیاد پر ہے جوکل اور آج کے عوام میں قائم ہوا ہے۔ قدیم زمانے کا انسان زراعت کے اسرار ورموز اور کا شتکاری کے علمی ذرائع اور وسائل سے آگاہ نہ تھا، اس لئے وہ زمین سے پچھزیا دہ فائدہ اٹھانے سے قاصر تھا۔لیکن آج کے دور کا انسان علم ودانش میں پیش رفت کر چکا ہے اور اس عالم طبیعت کے رموز سے واقف ہو چکا ہے۔ اس نے خودکو شینی آلات سے سلح کر لیا ہے، اس لئے وہ گزشتہ ادوار کی نسبت کی سو گنا زیادہ پیداوارز مین سے حاصل کر لینے پر

بشراور شخير كائنات

قر آن مجید میں ایسی متعدد آیات موجود ہیں کہ زمین اور آسانوں کے خداوند بزرگ نے ان کواور ان کے درمیان سور ج۔ چاند۔ دریا۔ نہریں اور ان کے علاوہ جو پچھ ہے، سچھی کو بشر کے لئے مسخر کر دیا ہے۔ اَلَحْہ تَرَوُ ا آَنَّ اللَّهُ سَ<mark>خَر</mark>َ لَـ کُمْہِ مَّت<mark>َا فِی السَّہٰوٰتِ وَمَا فِی الْاَرْضِ اِلَّا</mark> کیاتم لوگوں نے دیکھا کہ اللہ تعالی نے آسانوں اور زمین کے درمیان جو پچھ ہے، سسب پچھتمہارے لئے مطبع وسخر کر دیا ہے۔

تنخیر کالغوی معنی ہے تابع کرنااور مغلوب بنادینا۔ یعنی خدانو دعالم نے زمین کی تمام موجودات کو بشر کے سامنے تابع مغلوب بنادیا ہے۔

مفردات راغب میں لکھاہے:

التسخير سياقة الى الغرض المختص قهرا

تسخیر کامنہوم ہیہ ہے کہ آ دمی ایک مسخر موجود کو اپنے قہر وغلبہ کے ساتھ اپنے مخصوص ہدف اور مقصود کی طرف لے چلے اور اس کو اپنے میلانات کے تابع اور اپنی خوا ہش کا مطیع بنا لے۔

صرف اتسان ہی ایک ایسالائق اور شائستہ موجود ہے کہ پروردگارعالم ے اس ارض میں تنہا اسی کو اس عظیم افتخار کے لئے منتخب فرمایا ہے۔ یعنی اس خالق قدیر نے آسانوں۔ زمین اوران کے مابین تمام اشیاءکوتمام انسانوں کے لئے مسخر اور مطیع کردیا ہے۔

> <sup>Ⅲ</sup> امید ہای نو بص۲۳ <sup>۱</sup> سورۂ لقمان آیت•۲

لا استان الكري: أساني بيام توحيد المحافي المحافظ المحاف

علم عمل كاتهتصيار

جالب ترین نکتہ میہ ہے کہ بشرا پنی عقلی ساخت اور طبیعی استعداد کے لحاظ سے پچھاس طرح تخلیق کیا گیا ہے کہ آسانوں۔ زمین اوران کے مابین تمام اشیاء کو تسخیر کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ البتہ اگر بیان ارضی اور سادی موجودات کوعملاً تسخیر میں لیما چاہتا ہے توضر وری ہے کہ وہ علم اورعمل کے اسلحہ سے خود کو آراستہ کرے اور اپنی عقل وفکر کو زیادہ بہتر طریقے سے تہمیل کرے۔ اس حکیم مطلق نے بشر کی ذات کے اندرجس قدر استعداد اور صلاحیت پیدا کررکھی ہے وہ اسے بڑھائے اور کام میں لائے تاکہ وہ علماً تسخیر پراپنی حکمرانی قائم کر سکے اور آسانوں اور زمین کی تمام اشیاء کو سخر اور تابع بنا سکے۔

حق حاكميت كااستعال

اس کرہ ارض کے اندر موجود خزائن میں سے ایک خزانہ تیل ہے جو با مرخداوندی بشر کے لئے مسخر دیا گیا ہے۔ دور حاضر کے وہ انسان جنہوں نے خود کوعلم اور شینی وسائل سے سلح کر دیا، وہ اس کو تسخیر کرنے میں کا میاب ہو گئے اور اب اپنی ہمت اور خدا داد دق حاکمیت سے اس کو استعال کرر ہے ہیں لیکن وہ لوگ جو ابھی تک علمی سرمائے اور عملی وسائل سے محروم رہے ہیں، وہ اللہ تعالی کے عطا کردہ حق تسخیر کو استعال میں لانے سے قاصر ہیں اور ان خزائن سے فائدہ نہیں اٹھا سے۔

طبيعي ذخائر سےاستفادہ

ای طرح برقی توانائی بھی اس زمین میں خداوند عالم کی پیدا کر دہ کارآمدا شیاء میں سے ایک ہے کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے انسان کے لئے مسخر اور تابع قرار دیا ہے لیکن سب جانتے ہیں کہ یہ برقی قوت ایک ماہر برقیات کے ہاتھوں میں تو مسخر ہے، وہ اس جہاں چاہے لیے جا سکتا ہے اور وہ اسے جو تکم دیتا ہے وہ بلاچون و چرااس کی قعمیل کرتی ہے لیکن ایک ایساانسان جوقواعد برق سے باخبر اور ان سے شناسانہیں وہ اس حق تسخیر سے استفادہ نہیں کر سکتا جو اللہ تعالیٰ نے اس کو عطافر مایا تھا۔ بلکہ عین ممکن ہے کہ ایسا خص اپنی معمولی خفلت کے باعث اسی بجلی کے ہاتھوں موت کی آغوش میں چلا جائے اور اپنی زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھے۔

بشراس زمین کے ذخائر سے مختلف صورتوں میں فائدہ اٹھا تا ہے، بھی تو ہوا میں سانس لے کر، پانی کو پی کراور پھل سبزیاں کھا کران سے طبیعی انداز میں فائدہ اٹھا تا ہے اور بھی ان میں معمولی تبدیلی اور نصرف کر کے مثلاً مچھلی کو شکار کرتا ہے اور گندم کا آثابنا تا ہے۔ پھران کو پکا تا ہے اور اس طرح ان کواپنے فائدے کے لئے تیار کرتا اور استعال کرتا ہے۔

ان زمینی ذخائر سے بعض اشیاء سے استفادہ کرنے کے لئے انسان کوان میں پھر بنیادی تبدیلیاں بھی لانا پڑتی ہیں۔ مثلاً فولا دی پتھر اور پتھر کے کو نلے ہر دوکو کان سے نکال لاتا ہے۔اور پھرا نتہائی مشکل علمی طریقے سے لوہے کواس کو نلے میں ڈال کر پگھلاتا اوراس کولوہے کی ایک چادریا سلاخ کی شکل میں ڈھال لیتا ہے۔کبھی اس میں دیگر معد نی دھا تیں یاز مین کی دیگرغیر معدنی چیزیں ملا کر

اس ہے کوئی مشین ، کشق ، بحر می جہاز ، ہوائی جہاز یا اس قشم کی دیگرا شیاء تیار کر لیتا ہے۔

زمین کے ان ذخائر سے حاصل ہونے والی ان تمام اشیاء سے انسان جو ہمرہ برداریاں کرتا ہے، وہ طبیعی شکل میں ہوں یا مصنوعی انداز میں اور بنیا دی تبدیلی کے ساتھ ہوں یا معمولی تبدیلی سے قر آن ان تمام بہر ہ برداریوں کو آیات تسخیر میں قرار دیتا اوران کو اللہ تعالیٰ کی طرف دی گئی اجازت کے زمرے میں شار کرتا ہے۔

اس بحث پر مزیدروشنی ڈالنے کے لے آیات تسخیر میں سے دوآیات کوزیر غور لانا مناسب رہے گا۔ اَمْلُهُ الَّانِ مِی سَخَّرَ لَکُمُ الْبَحْرَ لِتَجُرِ مَی الْفُلُكُ فِیْهِ بِاَمُرِ ۵ 🖾

الثدنعالى كاامرتكوين

اللہ تعالیٰ ہی وہ ہتی ہے جس نے تمہارے لئے سمندر کر مسخر کردیا ہے تا کہ اس میں اللہ تعالیٰ کے عکم کے ساتھ کشتیاں حرکت ملیں ۔

و تستقر کم الفُلُك لِتَجُرِی فی الْبَحُرِ بِاَمُرِبَا<sup>ﷺ</sup> اوراللہ تعالی نے تمہارے لئے کشتیوں کو سخر کردیا ہے تا کہ وہ سمندر میں اللہ تعالی کے حکم کے ساتھ چل سکیں۔ ان دوآیات میں سے پہلی میں خداوند عالم فرما تاہے: اللہ تعالیٰ نے انسان کے لئے سمندر کو سخر کیا جب کہ سمندرا یک طبیعی مخلوق اوراس کرہ زمین کے اندر موجود اشیاء میں سے ایک شکی ہے۔ سمندر کو اس لئے مسخر کیا ہے کہ اس میں کشتیاں چل سکیں کشتیوں کی حرکت اس خدا کے فرمان کر تحت ہوتی ہے۔

چنانچہاب یہاں دوسوال سامنے آتے ہیں۔

**یہلاسوال: ق**دیم زمانے کی کشتیاں ہوا۔باد بان اور ملاح کی طاقت سے چلا کرتی تھیں اور دور حاضر میں یہ کشتیاں یا بحری جہاز موٹر۔ پنگھوں کی حرکت اور کپتانوں کے فرمان سے حرکت کرتی ہیں۔اب دیکھنا سہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان اشیاء کے نتائج کوا پن طرف کیوں نسبت دی ہے اور اس طرح فرما یا ہے کہ بیک شتیاں سمندر میں میر رے حکم سے حرکت کرتی ہیں؟

**جواب:** پرانے اور نے دور ہر دو میں کشق یا بحری جہا کی حرکت ان طبیعی قوانین اور عمومی مقررات تخایق کے مطابق ہوتی ہے جواللد تعالی نے اس کا مُنات میں معین فرمائے ہیں۔ مثلاً اگر ہوا نہ ہوتی ، ہوا کا چلنا نہ ہوتا ، شق کا پر دہ ہوا کو نہ روک سکتا ، ہوا کا رکنا د باؤ پیدا کرنے کا باعث نہ بنتا اور ہوا کے د باؤ کی طاقت پانی پر غلبہ حاصل نہ کر سکتی ۔ تو پرانے زمانے کی کشق کبھی بھی پانی میں حرکت نہ کر سکتی۔ اس طرح اگر لوہا ایک طبیعی دھات کی شکل میں خلق نہ کہا گیا ہوتا ، ۔ تیل پیدا نہ ہوا ہوتا ، تیل کی گیس د باؤ پیدا نہ کر سکتی ، گھیں کا

> <sup>[]</sup> سورهٔ جاشیه آیت ۱۲ <sup>[]</sup> سورهٔ ابرا بیم آیت ۳۲

المحتى الكرى: آسانى بيا متوحيد المحتى المحتى

دباؤسلنڈ روں کی گیس کو حرکت نہ دے سکتا، ان اسباب سے کشق کی چرخیاں اور پیکھے حرکت میں نہ آتے اور پانی کا سینہ چیر نے میں کامیاب نہ ہو سکتے تو واضح ہے کہ دورحاضر کے تمام بحری جہاز اور کشتیاں کبھی بھی حرکت نہ کر سکتیں۔ پس معلوم ہوا کہ ہرکشق با مرخدا حرکت کرتی ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اس کا ئنات کا نظام جن قوانین کی بنیاد پر قائم فر مایا اور جوقوانین اس پر حاوی کئے ہیں، یہ کشتیاں انہیں کے مطابق حرکت کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرکشتی کی حرکت کو اپنی کی طرف منسوب فر مایا اور اسے امرکلوینی سے متعلق کیا ہے۔

ٱلَم تَرَانَ اللهَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّافِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجُرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِ \*

کیاتونے نہیں دیکھا کہاللہ تعالٰی نے تمہارے لئے متخر کردیا ہے کہ وہ سب کچھز مین میں ہےاورکشتیوں کوجو سمندر میں اللہ تعالٰی کے حکم سے چلتی ہیں ۔

دوسرا سوال: پرانے دور کی کشتی کوتر کھان۔ لوہار اور کاریگر اپنے سادہ طریقوں سے بنایا کرتے تھے۔لیکن آج بحری جہازوں اور کشتیوں کوتعلیم یافتہ انجینئر اور تجربہ کارکاریگر اپنے عظیم کا خانوں میں تیار کرتے ہیں، تو پھر خداوند نے سے کیوں فرمایا کہ میں نے ان کشتیوں کوتہ ہارے لئے مسخر کردیا ہے۔؟

كليدفلاح وبهبود

**جواب:** چونکہ اللہ تعالیؓ نے اس کا ئنات عالم کو چندایک محکم اوراصل قوانین پراستوار کر رکھا ہے اوران مضبوط اور حکیمانہ قوانین کی حکومت اس کا ئنات کے تمام امور پر قائم ہے۔ان مقررات وقوانین کو سمجھ لینا ہی انسانی فلاح و بہبود اور اس کا ئنات کے خزائن سے استفادہ کرنے کی کلید ہے۔۔

انسان اپنی صدیوں کی مسلسل کوششوں کے بعدان آخری چند صدیوں میں بعض قابل توجہ قوانین خلقت پرآگا ہی حاصل کرنے میں کا میاب ہوااوسی حد تک خلقت کے رموز واسرار سے مطلع ہو گیا ہے۔علم الا جسام یعلم العناصر یعلم الحیات یعلم طبیعات اور سائنس کی دیگر کتابیں دراصل اس عالم طبیعت کے قوانین کا مجموعہ ہیں۔ وہاں تو انسان اس راہ میں جس قدر زیادہ معلومات حاصل کرنے میں کا میاب ہوتا جائے گا، اسی قدران کتابوں کے صفحات میں اضافہ ہوتا جائے گا۔

# قوانین آ فرینش کی اطاعت

ایک تعلیم یافته انجینئر اگر میہ چاہے کہایک شق یا بحری جہاز بنائے توسب سے پہلے کم الا جسام کے قوانین کا مطالعہ کرتا ہے جو

🗓 سورهٔ جج آیت ۲۵

المحيد المحتي المريني الموحيد المحتي المحت

کشتی سازی کے لئےضروری ہیں۔ جب وہ اس کا نقشہ بنا تا ہےتو اس میں قوانین آ فرنیش کی غیر مشروط پابندی کو مدنظر رکھتا ہے۔ پھر اپنے نقشے کے مطابق لوہا۔فولا دیقلعی لکڑی۔موٹر اودیگر ضروری اشیاء کی تر کیب کرنے لگتا ہے اور پوری احتیاط کے ساتھ اس کا مکوسر انجام دیتا ہے۔ نیز اس انجینئر کو معلوم ہوتا ہے کہ اگر کشتی سازی میں قوانین خلقت میں سے پچپانوے فیصد قوانین کو کوظ رکھے اور فقط پاپٹچ فیصد کی خلاف ورزی کرتے واسی نسبت کے مطابق اپنے کام میں ناکا می اور شکست کا شکار ہوجائے گا۔

پس عالم خلقت میں جاری کردہ خدائی قوانین کے پرتو میں ان کشتیوں کو ہمارے لئے منخر کردیا ہے۔ نہ دہ انجینئر کہ جس نے یہ کشق بنائی ہے۔ ہاں اس انجینئر کا یہ شاہ کار اس لحاظ سے بڑا اہم اور قابل قدر ہے کہ اس نے کشق سازی میں قوانین البی کی سو فیصد پیروی کی ہے۔ یعنی اس نے اپنے نقشے میں اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ تمام قوانین خلقت کو پوری طرح مدنظر رکھااور ان کے مطابق ہیکا م انجام دیا ہے۔

تو کیاس منظم جہان کے اسباب وعلل اوران کے مسببات و معلومات کاعلم حاصل کرنا کہ جو بذات خوداس ذات حکیم کے وجود کی دلیل ہے، اس ذات کی توحید پر کوئی ضرب لگا سکتا ہے؟ آیا الٰہی سنن اور خلقت کے قوانین سے آگا، بی حاصل کرنا خدا پر تی کے ساتھ ساز گار نہیں؟ آیا طبیعت کی تشخیر اور اس سے استفادہ کرنا کہ جو در اصل خود اللہ تعالیٰ کی اجازت کے ساتھ ہے، ہمارے مکتب الٰہی سے منافات رکھتا ہے؟ کیا ضروری ہے کہ جو شخص ان قوانین خلقت کی بنیا د پر ایک نئی ایجاد کرے وہ حتمام مال کر خاد اور

زندہ خلئے کی ایجاد

ان مطالب وحقائی کی توضیح پیش کرنے کے بعد دوبارہ ہم گفتگو کا رخ فرانسیسی خبر رسال ایجنس کے سائنسی نامہ نگار کے بیانات کی طرف موڑتے ہیں۔اس نے کہا تھا:''ایک زندہ خلتے کی ایجاد کا دوسرا راستہ ہیہ ہے کہ سادہ کیمیائی عناصر کی تر خلیہ بنایا جائے،لیکن اس بارے میں علم الحیات کے ماہرین کی اکثریت یہی کہتی ہے کہ موجودہ حالات میں بعض کیمیائی عناصر ک ترکیب سے ایک زندہ خلتے کی ساخت ناممکن ہے۔

یہاں جن امور پرروشی ڈالنا ضروری ہے ان میں اولین امریہ ہے کہ عناصرطبیعی سے خلیہ سازی کے مل کے لئے دومر طلے ہیں۔مرحلہ اول ہیہ ہے کہ سائنس دان اپنی تجربہ گاہ میں مصنوعی طور ایسا کیمیائی مالیکیوں بنانے میں کا میاب ہوجا نئی جوزندہ موجود ات کے طبیعی مالیکیولوں کی مثل ہو۔ دوسرا مرحلہ ہیہ ہے کہ وہ مصنوعی زندگی بھی حاصل کر لے، غذ اکو کا م میں لائے اور نشود نما پائے۔ بالفاظ دیگر ایک کیمیاوی مالیکیوں کا بنانا اور پھر اس کوزندگی وینا ہے دونوں جداگا نہ موضوعات اور با ہم فرق رکھنے والے امور ہیں۔ '' جنیوایو نیورسٹی کا پروفیسرا میل گو نیو کہتا ہے: میں بیدواضح کر دینا چاہتا ہوں کہ ایک مالیکیوں کی ترکیب اصلاً اس کوزندہ کرنا

نہیں ہے، کیونکہ زندگی کی خاص علامت غذا حاصل کرنے کی قدرت ہے۔ بیقدرت شاید اس خاص تر کیب کی علامات کے مجموعے

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المح المح المح المح المح

سے پیدا ہوتی ہے۔ کہ جس کے اجزاءان علامات کے ظاہر ہونے کا وسیلہ ہیں۔ 🔟

علم الجبات اورزندگی شناسی کے ماہرین کی علمی محافل میں جونکتہ آج کل مورد بحث رہتا ہے اور اس کے متعلق ان کو پچھامید بھی ہے کہ وہ کم یازیادہ عرصے کے بعد اس کی دریافت میں کامیاب ہوجا نمیں گے۔وہ مرحلہ اول یعنی مالیکیو ل کی ایجاد ہے اور اس میں کامیابی کا حصول دراصل علم حیاتیات میں ترقی کی کیفیت کے تابع ہے۔ ہاں ممکن ہے کہ بیعلم بہت جلدوسعت پالے اور سائنس دان حضرات انتہائی قلیل مدت میں ایک زندہ مالیکیو ل کوا یجاد کرنے میں کا میاب ہوجا نمیں ۔

# طبعى عناصركى تركيب

**سوال:** اگر بالفرض سائنس دان اپنی تجربه گاه میں ایک زنده مالیکیول بنانے میں کامیاب ہوجا نمیں اورا پنی اس دیرینہ آرزوکوملی جامعہ بھی پہنالیں ۔توکیا یہ کامیابی ہمار بےعقیدہ توحید،خدا پر سی اورعبادت الٰہی سے منافات پیدانہ کرئے گی۔؟

جواب: اگرعکم الحیات اس قدرتر قی کر جائے کہ ایک سائنس دان اپنی تجربہ گاہ میں کسی بے جان عضر کو مخصوص اور متناسب تر کیب کے ساتھا یسے زندہ مالیکیو ل میں تبدیل کرد ہے جو عام زندہ مالیکیولوں سے مشابہت رکھتا ہو۔ اس وقت ہمیں سے اعتراف کر لینا چاہئے کہ اس نظام آ فرنیش کی کتاب مقدس جو قضاء الہٰی کے قلم سے تحریر کی گئی ہے، ان لوگوں نے بڑی دقت کے ساتھ اس کا مطالعہ کیا ہے اور اس نظام خلقت کے بعض ایسے پیچیدہ اسر ار ورموز کو دریافت کرنے میں کا میاب ہو گئے ہیں جن کے ویلے سے انہوں نے انتہائی قابل قدر کا میا بیاں حاصل کی ہیں۔

لہذا میلمی کامیابی اساس توحید سے کوئی مغایرت نہیں رکھتی، بلکہ حکیما نہ خلقت کے نظم کی ہر دلیل در حقیقت خدا پر سی اور خدا پر ستول کے لئے خصوصی مئوید کی حیثیت رکھتی ہے، کیونکہ یہی وہ مقدس تفکر ہے جو قرآن مجید کی طرف سے حوصلہ افرائی اور تشویق کا مور د قرار پا تا ہے اور اسلامی روایات اس کواہم ترین عبادات میں شار کرتی ہیں۔

إِنَّ فِيُ حَلْقِ السَّمِوْتِ وَالْآرْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيُلِ وَالنَّهَارِ لَأَيْتٍ لِّأُولِى الْآلْبَابِ أَسَ الَّنِيْنَ يَنُ كُرُوْنَ اللهَ قِيمًا وَقُعُوُدًا وَعَلى جُنُوْمِهِمْ وَيَتَفَكَّرُوْنَ فِي حَلْقِ السَّمُوْتِ وَالْآرْضِ ، رَبَّنَامَا خَلَقْتَ هٰذَا بَاطِلًا (٣٠

شخفیق آسانوں اورز مین کی حکیما نہ خلقت میں اور شب وروز کی آمدور فت میں صاحبان عقل وخرد کے لئے آیات اور دلائل موجود ہیں۔ وہ عقل مندلوگ وہی ہیں جو قیام وقعود اور پہلو کے بل لیٹے ہوئے ہر حالت میں ذکر خدا میں مصروف رہتے ہیں (اور اس نظام حیرت انگیز کو دیکھ کر کہ بیکس قدر منظم اور مرتب کر کے بنایا گیا ہے۔ اپنے خالق کی مقدس درگاہ میں یہی پچھ کہتے ہیں ) اے

> <sup>™</sup> چه میدانم؟ بنیادانواع ص ۱۶ ۳ سورهٔ آل عمران آیت ۱۹۱

التي الكرى: آسانى پيام توحيد من المحي التي الكرى: المانى پيام توحيد

پروردگار! تونے اس کاخ عظمت کوفضول اور بے مقصد پیدانہیں فرمایا۔ عن ابي محمد العسكري عليه السلام قال: ليست العبادة كثرة الصيام والصلوةوانما العبادة كثرة التفكر فيأمر الله -حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام نے فرمایا! بندگی اور عبادت کا معیار نماز اور روز ے کی کثرت نہیں، بلکہ عبادت در حقیقت مخلوق خدامیں زیادہ تفکر کرنے اور اس جہان میں بروردگار کی حکیما نہ نشانیوں میں بکٹرت غور دخوض کرنے میں متحقق ہوتی ہے۔ ایک تجربہ گاہ میں خلیہ وجود میں لانے کے نظریئے میں سب سے اہم ترین مسّلہ اس کا دوسرا مرحلہ ہے، یعنی اس کیمیا وی مالیکیول کا زندہ رہنا۔اس کاغذالینااور پھراپنے جیسے بکثرت افراد میں تقسیم ہونا۔جیسا کہ قبلاً اس کی تشریح کی گئی ہے۔اس کا پہلا مرحلہ تو ایک علمی طور پراہمیت رکھنے والامسّلہ ہے اواس کا نتیج طبعی عناصر کے ایک خصوصی شعبے میں کامیابی کا حصول ہے۔لیکن دوسرا مرحلہ یعنی مالیکیول کی زندگی اورتجر بهگاہ میں ایک زندہ خلئے کا وجود یاجانا بیاس کی نسبت بہت زیادہ اہم ترین مرتبہ رکھتا ہے۔ کیاانسان تجربہ گاہ میں ایک مالیکیول کی ترکیب پرقادر ہوجائے گا؟ (1)کیا مالیکیول کی زندگی ایک مستقل اور جدا مرحلہ ہے یا مالیکیول کے ترکیبی مادوں کے مجموعے سے زندگی خود بخو دوجود میں آ (٢) جاتی ہے؟ كيابالآخرانسان تجربهكاه مين ايك زنده خليها يحادكر لےگا؟ (٣) اگرانسان بھی اس بات پرقادر ہوگیا اور کا میاب ہوگیا تو قرآن مجید کے معتقدین اس سے کیا سمجھیں گے؟  $(\gamma)$ کیااصولی طور پرایک خلئے کی ساخت میں علم الاجزاء کے طبیعی قوانین پراسی طرح بنیاد قائم ہوتی ہے،جس طرح علم الاجسام (۵) کے قوانین کے مطابق ایک بحری جہاز بنایا جاتا ہے یا دونوں میں فرق ہے؟ کیا ایپانہیں کہ علم طبیعات اورعلم الاعضاء کے قوانین اسی طرح خداوند کا مُنات کی تخلیق ہیں جس طرح وہ سارے قوانین (٢) طبیعت اس کی تخلیق ہیں جواس جہان پر حکومت کرر ہے ہیں۔ ایک بحری جہاز بنانے والا انجینئر جس طرح لوہا۔فولا دیکٹری اوردیگرطبیعی موادکو پاہم مرکب کر کے جہاز بنالیتا ہے۔اس (2)طرح علم الحیات کے ماہر بھی یہ آرز ورکھتے ہیں کہان طبیعی مواد کو پا ہم مرکب کر کے ایک زندہ مالیکیو ل ایجاد کرنے میں کا میاب ہو جائیں۔ پں جس طرح ایک انجینئر الہی قوانین کی بنیاد پر ایک کشق تیار کر ایتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی تسخیر کواپنی طرف نسبت دیتا ہے۔اسی طرح علم الحیات کے ماہر بھی بدآ رز در کھتے ہیں کہ ان طبیعی مواد کو باہم مرکب کر کے ایک زندہ مالیکیو ل ایجا د کرنے میں کامیاب ہوجا ئیں۔اسی طرح کشق کا دریا میں حرکت کرنا کہ جو درحقیقت اس کی طبیعی توانائی کا نتیجہ ہے،اللہ تعالیٰ اس کواپنے حکم کی

🔟 بحارالانوارج ۲۱ ص۲۱۲

التي الكرى: آسانى پيام توحيد التي الكرى: آسانى پيام توحيد التي الكرى: الكرى: الكرى: الكرى الكرى: الكرى الكرى الك

طرف منسوب کرتا ہے۔ بنابرین اگرایک روز ماہرین علم الحیات الہی قوانین سے استفادہ کرتے ہوئے تجربہ گاہ میں ایک زندہ مالیکیوں کو وجود میں لانے میں کا میاب ہوجا سی تو ہمارے لئے کیا مانع ہے کہ اس کوبھی اسی طرح اللہ تعالیٰ کی تسخیر قرار دے دیں، جس طرح ہم کشتی کو خدا کی تسخیر قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اس زندہ خلئے کی حرکت کوبھی اللہ تعالیٰ کے امریکو بنی کی طرف منسوب کر دیں، جس طرح ہم کشتی کو خدا کی تسخیر قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اس زندہ خلئے کی حرکت کوبھی اللہ تعالیٰ کے امریکو بنی کی طرف منسوب کر دیں، جس طرح ہم میں کشتی کو خدا کی تسخیر قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اس زندہ خلئے کی حرکت کوبھی اللہ تعالیٰ کے امریکو بنی کی طرف منسوب کر دیں، جس طرح ہم

### تجربه كاهاورزندكي

زندگی کے بارے میں تجربہگاہ کے تجربات اور تحقیقات کے متعلق ماہرین کی گفتگو سے جو مجموعی تاثر سامنے آتا ہے۔وہ سے ہے کہ علم الحیات کے محققین اس کے پہلے مرحلہ کے بارے میں تو پر امید ہیں یعنی رمززندگی کی پیچان اورزندگی کے کیمیا وی مالیکیو ل کی ایجاد کے بارے میں وہ خاصی امیدر کھتے ہیں۔ چنا نچہ وہ یہ نظر بیتائم کئے ہوئے ہیں کہ سائنس دان اپنی مسلسل اور دائمی مساعی کوجاری رکھتے ہوئے بالا خرایک زندہ مالیکیو ل کی ایجاد میں کا میاب ہوجائیں گے۔لیکن جہاں تک اس کے دوسرے مرحلے کا تعلق ہے یعنی زندگی کی ایجاد اور تجربہگاہ میں ایک زندہ موجود کی تخلیق تو اس بارے میں علم الحیات کے ماہرین یا تو کم سلطور پر ناامید ہیں یا کم از کم ان کی امید کے پاڑے کے مقابل ناامید کی کا پلڑا بہت جھکا ہوا ہے۔

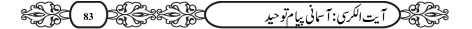
آئندہ ہزارسال انسان زندگی کاراز جانے میں کامیاب ہوجائے گا،لیکن بیاس کی دلیل نہیں کہانسان ایک کھی یا کوئی دوسرا کیڑایا ایک زندہ خلیہ ایجاد کرنے میں کامیاب ہوجائے گا۔

یہ موضوع ایک کانفرنس میں زیر بحث آیا جو ڈارون کی یاد میں منعقد ہوئی تھی۔ کانفرنس کے آخر میں ایک سائنس دان (پروفیسر ہانز) نے اعلان کیا کہ اس ہزار سال کے عرصے میں سائنس دان زندگی کے راز کے متعلق اپنا مطالعہ اور تلاش وجستجو کا سلسلہ جاری رکھیں گے۔ <sup>[1]</sup>

### قوائے غریزی کاسرمایہ

اسلامی مآخذ مصادر سے بیاستفادہ ہوتا ہے کسی بھی زندہ مخلوق کو وجود میں لانا، حتی کہایک چھوٹے سے کیڑے مثلاً مچھریا ملھی وغیرہ کا پیدا کرنا بھی ناممکن ہے۔ یا در ہنا چاہئے کہ پنھی نٹھی مخلوقات زندگی کےعلاوہ دیگر غریزی اور طبیعی قو کی کی بھی حامل ہیں، اس زندہ مخلوق کے خالق نے ان میں سے ہرایک قوت مناسب مقدارا ورضحیح قواعد کے تت ان کوعطا کررکھی ہے۔ چنا نچہ پیخلوق انہیں قو توں اور صلاحیتوں کے سابیہ میں زندگی بسر کرنے کا اختیار رکھتی اور انہیں حالات ندگی کا سفر

🗉 روز نامهاطلاعات شاره ۲۰ ۱۰ ۱



جاری رکھنگتی ہے۔

مثلاً اس محصر کود یکھئے کہ بیرندگی کے علاوہ حب ذات بھی رکھتا ہے اور اپنی زندگی سے پیار کرتا ہے۔ چنا نچہ اس میں جنتی قوت ہے، اس کے مطابق اپنی زندگی کی حفاظت میں کو شاں رہتا ہے۔ بیا یک باہوش تخلوق ہے اور کسی خطرنا ک ماحول میں جانے گریز کرتا ہے۔ پھر بیذاتی ارادہ تقسیم کا بھی مالک ہے، اس لئے اپنے فیصلے کے مطابق پر واز کرتا ہے۔ بیا پنا راستہ بدل لیتا ہے یا جب چاہتا ہے اڑ ان ختم کر دیتا ہے اور کہیں بیٹھ جاتا ہے۔ بیدویتی، دشی شہوت اور غضب کا بھی مالک ہے اور اس میں زادر مادہ بھی ہوتے پیں۔ بیا نڈ ے دیتے ہیں اور انڈ ہے دینے کے لئے منا سب مقام تلاش کرنے کا فریط ہے مطابق پر ان کی ہے ہیں تا کہ وہاں پورش کر سکیں۔ اس میں قوت ہا ضمہ جاذ بداور دافعہ موجود ہیں اور بیا پنی غذا کو خوب بیچا ہتا ہے۔ بیا پنی غذا کے حصول اور اس کی تلاش کے لئے پر ور از کرتا ہے اور جہاں بھی غذا پا تا ہے وہاں اتر جاتا ہے۔ غرض بیکہ وہ تم ما اعضاء جو اسے خلال کہ چاں ا

### حکیمانهام<sup>ن</sup>تیں

خلاصہ بیر کہ خداوند تعالی نے زندگی کےعلاوہ اس کی فطرت میں بہت سی حکیمانہ امانتیں رکھی ہوئی ہیں ان فطری امانتوں میں سے چندا یک تو آج کے انسان کے علم میں آچکی ہیں لیکن چندا یک ابھی تک ناشاختہ ہیں۔ ایک ایسے عجیب وغریب موجود کو اس کے ان تمام صلاحیات و کمالات کے ساتھ انسان نے خلق نہیں کیا اور نہ ہی مستقبل میں کر سکتا ہے۔

قال على عليه السلام لواجتمع جميع حيوانها من طيرها وبهائمها ومتبلدة اممها واكياسها على احداث بعوضة ما قدرت على احدثها ولا عرفت كيف السبيل ايجادها والتحيرت عقولها فى علم ذالك وتاهت وعجزت قواها وتناهت ورجعت خاسئة حسيرة عارفة بأنها مقهورة مقرة بالعجز عن انشاءها <sup>[1]</sup>

# انسان کی عاجزی

امام علی علیہ السلام فرماتے ہیں : اگر اس جہان کی تمام زندہ مخلوقات پرند، چرند، دیگر تمام حیوانات اور تمام عاقل وغیر عاقل اقوام وعلل اس امر پر باہم متحد اور مجتنع ہوجا ئیں کہ ایک مچھر کوخلق کریں تو ہرگز اس کی قدرت نہ پاسکیں گے۔اگر یہ لوگ کبھی اس کا م کوانجام دینے کے لئے اقدام کرنے لگیں توان کے دماغ حیرت زدہ اور پریثان ہو کررہ جائیں گے۔ان لوگول کے اندر موجود تمام قوئی رفتہ رفتہ کمزو پڑ جائیں گے اور وہ غم زدہ ہو کروا پس پلٹ آئیں گے۔جبکہ خودا پن شکست۔عاجزی اور نا توانی پر

🗉 نېچ البلاغه خطبه ۲۲۸

التحقيق المركبي المركبي المواحيد المحقق المحق المحق المحق المحق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق المحقق ال

آگاہ ہوں گےاوراعتراف کریں گے کہ ہم ایک حقیر سامچھر پیدا کرنے سے عاجز ہیں۔

ہماری گزشتہ بحث حیات کے بارے میں اہم ترین علمی مباحث میں سے تھی، کیونکہ دور حاضر نے اپنے صنعتی مرکزوں اور تجربہ گاہوں میں عجیب اور دقیق ترین آلات مہیا کر لینے کے سبب اس بحث کی اہمیت اور اس کی قیمت میں مزید اضافہ کر دیا ہے۔ آلات وابز ارکی اس ترقی کے نیتیج میں محقیقان اور ماہرین نے زندگی کی حقیقات اور اس کے راز کی شناخت کرنے میں پہلے سے بھی زیادہ توجہ دینا شروع کردی ہے۔

ہم نے زندگی کی حقیقت شاسی کے موضوع پر اس قدر مفصل بحث بھی اس غرض سے کی ہے کہ اگر تعلیم یافتہ اور با ایمان نوجوانان ملت کسی موقع پر دیکھیں کہ کسی زندہ مخلوق کی ایجاد یا تجربہ گاہ کے اندرزندہ خلتے وجود میں لانے یا اس قشم کے دیگر مضامین اخبارات ومجلّات میں شائع ہوئے ہیں تو مذہبی نقطہ نگاہ سے کسی قبلی تشویش کا شکار نہ ہوجا نمیں۔ یعنی وہ بیخیال نہ کریں کہ علم الحیات پاعلم النبات کی ترقی اسلامی اور قرآنی تعلیمات سے خالف ہے اور بید دنوں باہم موافق نہیں ہیں۔

اب دوبارہ عنان قلم کو اصل بحث کی طرف موڑتے ہیں: آیت الکرس نے اپنے آغاز میں اللہ تعالیٰ کو معبود برض ہونے اور لائق پرستش ہونے میں تنہا اور داحد بنایا ہے، بایں معنیٰ کی اس ذات اقدس کے علاوہ کوئی بھی بندگی اور عبادت کے لائق نہیں ہے۔اس کے بعد اس معبود داقعی کے صفات کمال کیے بعد دیگرے بیان کرنے شروع کئے ہیں کہ جن میں سے اولین حیثیت حیات کو حاصل ہے (کہ دہ ذات ہی ہے)۔

حيات بإنامعلوم حقيقت

حیات کی مثال وجود کی تی ہے کہ جس کامفہوم واضح ہے لیکن اس کی حقیقت نامعلوم ۔ ناشنا ختہ اور نا دانستہ ہے۔ وجود کی طرح حیات بھی مختلف مراتب اور درجات رکھنے والی چیز ہے۔ یعنی وہ غنی بالذاب اور فقیر بالذات ، اور ممکن بالذات اور حیات از لی وابد کی اور حیات حادث و فانی کے مدارج رکھتی ہے۔ حی ایک ایسا کلمہ ہے جس کا اطلاق بار کی تعالیٰ کی حیات پر بھی ہوتا ہے جب کہ اس کی حیات اس کی عین ذات اور اس کی ذات سے قائم ہے۔ اگر چہ خود ذات حق تعالیٰ بی حیات و زندگی کی اصل و بنیاد اور حقیقت حیات ہے، تاہم اس کلمہ تی کا اطلاق ممکنات و مخلوقات کی حیات پر بھی ہوتا ہے۔ حیال کی ذات سے زائد۔ جدا گا نہ اور اس کو عارض ہونے والی حقیقت ہے اور ان کی حیات کی حیات کی دانت کی خال ہی کا حیات کی خال ہی ہوتا ہے خالق ومخلوق ہر دور کی حیات پر ہوتا ہے۔

حیات وزندگی ایک حقیقی کمال ہے اور اللہ تعالیٰ کی ذات پاک جومعبود حقیقی اور جمیع کمالات کی جامع ہے، اس کے لئے اس کمال حیات کا مالک ہونا از حد ضروری ہے۔اگر بالفرض خداوند عالم کے لئے حیات ثابت اور ثقق نہ ہوتو اس کالاز مہ یہ ہوگا کہا یسے ممکنات جوصفت حیات سے متصف ہیں، وہ ہمار ہے خالق اور معبود برحق سے زیادہ کامل تر اور برتر ہوجا نمیں گے۔ المحيج المري: آساني پيام توحيد المحيج ا

زندگی ایک ایسی عجیب حقیقت ہے جو مادہ پرست مکتب کے لئے ایک سنگین مشکل اور ما قابل توجیش کرن کے رہ گئی ہے۔ کیونکہ جب کسی بھی مادہ پرست فرا دسوال کیا جائے کہ ایک مردہ اور بے شعور مادہ جو زندگی کے جو ہر سے یکسر محروم تھا۔ اس کیلئے سے کیسے ممکن ہوگیا کہ اس کے اندرزندگ پیدا ہوگی ۔ ہال اس نے بیط عظیم نعمت کہال سے اور کیسے حاصل کی ہے؟ تب وہ جو اب میں چندڈ انوں ڈول نظر بے اور ناپختہ باتیں پیش کر کے رہ جاتا ہے۔وہ اس سوال کا کوئی قطعی اور متول جو ابنیں دے سکتا اور نہ ہی اسے بی قدرت حاصل ہوتی ہے کہ ظہورزندگی کے واقعہ کو کسی علمی اور منطقی انداز میں واضح اور روش کر سے۔

لیکن مکتب الہی کا پیرد کارا درخالق کم یزل دلایز ال کواس عالم کا سُات کی بنیاد مانے والااس سوال کے جواب میں بول اٹھتا ہے کہ ہرموجود کو وجود عطا کرنے والا خداہی ہے جوخودزندہ اور حی ہےاور ہرزندہ کوزندگی بخشنے والا ہے۔

جس طرح اس نے تمام موجودات کو خلعت وجود ہے آ راستہ فرمایا ہے، اس طرح ان کے لئے حیات کا فیض بھی جاری فرمایا ہے۔ا<sup>ش شخص</sup> کا قول بیہ ہوتا ہے کہ بیز ندہ کا ئنات ایک زندہ خدا ہی سے وجود میں آئی ہے۔لیکن ہم لوگ اسنے عاجز ہیں کہ اس حیات و زندگی کی حقیقت سے نا آگاہ ہیں اور ہمیں پچھ پیتنہیں کہ خداوند عالم نے اشیاء پر زندگی کا فیصان کیسے جاری فرمایا ہے۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ ایک الہی فر داس منطق سے آ فرنیش کی وضاحت کرتے ہوئے زندگی کے بارے میں کئے گئے سوال کا جواب دے سکتا ہے۔

اس سے پیشتر اشارہ ہوا کہ آیت الکری مشرکین نے خوا ہیدہ عقول کو ہیدار کرنے اور انہیں شرک درعبادت سے نجات دلانے کے لئے نازل ہوئی ہے۔ اولین کلمہ جوعقل کے لئے غور کرنے کی بنیاد ہے، انہیں تفکر دقعقل پر مجبور کر دیتا ہے اور انہیں بت پر تی کی ذلت آمیز بندگی واسارت سے نجات بخشا ہے وہ یہ کلہ ''چی'' ہے۔ آیت الکری اس کلم' ''چی'' کے ذریعے لوگوں کو یہ بات سمجھاتی ہے کہ وہ معبود حقیقی جوعبادت و پرستش کے لائق ہے، اس کے لئے ضرور کی ہے کہ وہ صاحب حیات ہو۔ لہٰذا اے انسان تو! وہ ہے کہ جو ا راستہ کم کر بیٹھا ہے۔ بت، آگ سور ن اور چا ندجیسی بے جان اشیاء کی عبادت کرنے لگا ہے۔ اے این نیش بہا شخصیت کو تاہ کر نے والے! آ بیدار ہو کچھ ہوچہ کہ اس جہان میں تباتو ہی ایس نے لئے ضرور کی ہے کہ وہ صاحب حیات ہو۔ لہٰذا اے انسان تو! وہ ہے کہ جو اپنا والے! آ بیدار ہو کچھ ہوچہ کہ اس جہان میں تباتو ہی ایساز ندہ موجود ہے کہ جس کو خداوند عالم نے آزاد کی کی تعمت سے مالا مال کیا اور آزاد خلق فرما یا ہے۔ آیعقل بیا جازت دیتی ہے کہ ایک زندہ اور عود وہ کہ جس کو خداوند عالم نے آزاد کی کی تعمت سے مالا مال کیا اور کر چکا ہے اور اس کرہ ارض کی اشرف ترین میں تباتو ہی ایساز ندہ موجود ہے کہ جس کو خداوند عالم نے آزاد کی کی تعمت سے مالا مال کیا اور کر چکا ہے اور اس کرہ ارض کی اشرف ترین محلوق ہے وہ پستی اور اخطاط کی راہ اپنا ہے۔ وہ اپنی تعلی کی میں تا کی کی میں کامل کی منازل طے کر چکا ہے اور اس کرہ ارض کی اشرف ترین محلوق ہے وہ پستی اور اخطاط کی راہ اپنا ہے۔ وہ اپنی تعلی کو بیچھے چھوڑ دے، اس کی صدا پر مر چاہت ہوں ایس آزاد کی سے سواء استفادہ کرنے لگے۔ جبکہ اس کہ معاداتی موجود جو تھی وہ کہ کی تھیں کو تھا کہ و پیچھے تھوڑ دے، اس کی صدا پر کی تی دادی ہوں ہے ہی تکام کی میں دین کی میں اس کی میں دان کی میں پر کی کی تی تکی ہو تی ہوں ہو ہو کہ ہو ہو دی تکی تو ہو تی اور اس کی میں دان کی تعاد تی موجود جو تل کی تھی اس کی تیں کی جو دی تکی کی تی تک کی تی تک کر ہو ہو تھی ہو ہو تی ہو تا ہی کہ میں دی تا کی تھیں ہو ہو ہو دے، اس کی صدا پر ا مر جند میں کر کی لئے اس کر از کی کے سا میں مر جھ کی کے اور ان ذات کی جو دیت کا طوق ا ہے ہاتھوں سے اپنی گر دون میں ڈال لی؟

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی قوم کے شعور کونئی زندگی بخشنے کے لئے اسی منطق سے استفادہ کیا اور ان بت پر ست لوگوں سے فرمایا: لوگو! جبتم ان بے جان بتوں کو پکارتے ہوتو کیا یہتمہاری آواز سن لیتے ہیں؟ کیا یہ جماداتی موجودات اس امر پر قادر

🗓 سورهٔ شعراء آیت ۲۷ ـ ۳۷

المحيكي المري: أسماني بيام توحيد المحيني المحين

رہیں کہ زندگی کے قوانین پراثر ڈالیں اور تمہیں کوئی فائدہ یا نقصان پہنچا سکیں۔

بے شک اگرایک بت پرست انسان اپناا عمال نامہ عقل کی عدالت میں لے آئے اور اس قاضی خرد سے فیصلہ چاہے تو وہ قطعی طور پر اس کے اعمال نا مے کو قابل مذمت قر ارد کے گا۔ مصنف عقل اس کے احمقان تمل کو فتیج قر ارد کے گا اور اسے اس شرم ناک بندگی اور بت پر تی کے نتیج میں اس کی ذلت آمیز اسارت سے نجات دلانے کا حکم فرمائے گا اور حریت و آزادی کی طرف اس کی راہنمائی کر کے گا۔ پس آیت الکری نے اپنے (حی) کے ساتھ کہ جو معبود بر حق کی ان صفات میں اولین صفت ہے جو اس آیت میں بیان کی گئی ہیں۔ بیصفت بیان کر کے اس نے دیگر جمادی معبود دوں کو الہٰ پیت کی کرتی سے نیچا تار چینڈکا ہے اور ہر ماقل اور زندہ بشر کو ان بنا وٹی خداؤں کی پرستش سے آزاد فرماد یا ہے۔



تيسري تقرير

قيوم کی وضاحت

بم الله الرحن الرحيم قال الله العظيم في كتابه اللهُ لَا إِلهَ إِلَّهُ هُوَ ، الْحَقُّ الْقَيُّوْمُ ؟

### ماحول سےمطابقت

قابل غوراور لائق توجہ مباحث میں سے ایک خوب تر بحث میہ ہے کہ تمام زندہ اشیاءاپنے اندرالیی شرائط وصفات لئے ہوئے ہیں کہ جن کے ذریعے دہ خودکو بآسانی اپنی زندگی کے ماحول سے ساز گارلیتی ہیں۔اس طرح وہ اپنی زندگی کو دواسم بخشخ اور برقر اررکھنے پر قادر ہوجاتی ہیں۔ یہی وہ مفہوم ہے جوراغب اصفہانی نے'' قیوم'' کے معنی سے اخذ کیا ہے کہ'' کمعطی لہ مابہ قوامہ'' چونکہ میہ

🗉 سورەبقرە آيت:255

المحتيج المري: آساني بيام توحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتج المحتيج المحتج المحت

موضوع دین اسلام کے اساسی اورعلمی مسائل میں سے ہے، اس لئے مناسب ہے کہ اس کے بارے میں مختصر سی بحث ہوجائے تا کہ اصل مطلب کے روثن ہونے کے ساتھ ساتھ قیوم کا ایک معنی بھی واضح ہوجائے۔

جب اس جہان کے تمام زندہ موجودات پرنگاہ ڈالی جائے تو وہ اپنی طبیعی قو توں، فطری طاقتوں، اعضاء بدن اور دیگر لوازم کے لحاظ سے اپنی زندگی کے ماحول سے پوری طرح مطابق اور ہم آ ہنگ دکھائی دیتے ہیں۔ وہ جہاں بسر اوقات کر رہے ہوتے ہیں، ان کے پاس اس ماحول کے عین مطابق ضروری وسائل موجود ہوتے ہیں، وہ غذا ۔ رہائش ۔ اولا دکی تر بیت اور دشمن سے دفاع وغیرہ کے لئے تمام وسائل وآلات سے خوب آ راستہ دکھائی دیتے ہیں۔ یہ یہ یہ ایک بات ہے جس کو تمام الہی پیشوا اور علوم اجتماعی کے تمام ماہرین تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن ان میں فرق یہ ہے کہ تمام الہی نمائند کے اور علم حیات وار جنما ایک جماعت کہتی ہے کہ اس مطابقت وہم آ ہنگی کی وجہت تو تا استہ دکھائی دیتے ہیں۔ یہ ایک ایسی بات ہے جس کو تمام الہی ایک جماعت کہتی ہے کہ اس مطابقت وہم آ ہنگی کی وجہت تو تا کی کا قیوم ہونا ہے اور بیاس امرکی دلیل ہے کہ خداوند حکم حکمانہ نظام کو خلق فرایا ہے۔ جب کہ ماہرین علوم اجتماعیات کی ایک جماعت جو ماد یہ تو اور سے کہ میں اس ہوتی ہے کہ وہ اس منظم اور مرتب انطباق وہ ہم آ ہنگی کی وطبیعی اساب کی طرف منسوب کر دیں اور اسے محض ایک اتھا کی کو خس اس کی کو تمام الہی ہم جو اور ایک جماعت کہتی ہے کہ اس مطابقت وہ م آ ہنگی کی وجہت تو تعالی کا قیوم ہونا ہے اور بیاس امر کی دلیل ہے کہ خداوند حکم ایک جماعت نظام کو خلق فر مایا ہے۔ جب کہ ماہرین علوم اجتماعیات کی ایک جماعت جو ماد یت پیند طبقے سے تعلق رکھتی ہے، ان کی کو شش

جب حضرت موئلی اور حضرت ہارون علیہاالسلام فرعون کے دربار میں آئے اورا سے خدائے واحد ویکتا کی طرف دعوت دی تو فرعون نے موئلی علیہ السلام سے کہا:۔

قال فَمَنَ رَبَّبُ كُمَا يَحْوُ لَمِنَ وَوَلَ كَاخَدَا وَلَ نَجْ تَعَالَ وَرَبَّعَا الَّذِيقَ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ حَلَقَهُ ثُمَرً هَلَى ۞ <sup>[1]</sup>. اس نے كہا: - اے موتى! تم دونوں كا خداكون ہے؟ تو آپ نے فرمايا: - ہمارا خداوہ پر دردگار عكيم ہے جس نے اپنے اس عمت اورا نداز ے ے مطابق قائم كيے ہوئے نظام ميں ہرزندہ موجود كودہ سب كچھ دے ديا ہے جو اس كے ليَضرورى تقا اور اے دوسب كچھ عطا كرديا ہے جو اس كے اپنى زندگى گزار نے كے لئے لازى تحا اس كے علاوہ اس كوا پنى زندگى كى راہ بتائى، اے اس كى زندگى كى ضروريات كى شاذت كرائى اور اپنى اعضاء جو ارت سے تحقیح طور پر استفادہ كرنے کے لئے اس كى راہ بتائى، اے اس كى شيخ طوى تفسير التي ان ماى آيت كے ذيل ميں رقبوطر از بيں والذى اعطى كل شديئى حى صور تھا التى قلارلە شھر ھلاہ الى مطعمه و مشر به ور ان كى اعطى كل شديئى حى صور تھا التى قلارلە شھر ھلاہ الى مطعمه و مشر به ور ان داد وہ ہے جس نے ہرشى كو اس كى وہ صور تكن التى قلارلە شھر ھلاہ الى مطعمه و مشر به ور ان داد وہ مان الى مطعمه و مشر به ور ان داد وہ ہم من كے مان كى اور اس كى وہ صور تر بنا التى قلارلە شھر ھلاہ الى مطعمه و مشر به ور ان داد وہ ہي زار ہوں اس مان كى مار مان كى دار ہم كى مور تر مالى مطعمه و مشر به

🔳 سورهٔ طرآیت ۹ ۲۰ ۵۰

ايت الكري: آساني پيام توحيد المحري المحري

عالم حشرات پانی میں رہنے والا ایک معمولی سا کیڑا بھی اس پانی کے اندرزندگی گز ارنے کے لئے تمام لوازم سے آراستہ دکھائی ویتا ہے۔ اس کے جسم میں اس قدر کچک اورزمی ہوتی ہے کہ بآسانی پانی میں تیر سکتا ہے اور اس کے بدن کی ساخت اس طرح ہوتی ہے کہ دائی طور پر پانی میں رہنے کی وجہ سے کمزوری اور بوسیدگی کا شکارنہیں ہوتا۔ وہ اپنی خور اک کو اچھی طرح پرچان لیتا ہے اور خود کو اس تک پرچان کے تمام طریقوں سے شاسا ہوتا ہے۔ وہ سیجھتا ہے کہ کس طرح جلدی کر کے اس تک پنچوں ، اسے شکار کروں اور اپنی بھوک مٹاؤں۔ فشکلی پر زندگی بسر کرنے والا ایک ضعیف سا چھر جو انسان یا حیوان کے خون سے فذا پا تا ہے وہ تھی پروں کا ما لک ہوتا ہے اور پر واز کر کے اپنی فذا کے مقام کوڈ ھونڈ لیتا ہے۔ اس کے پاس ایک نازک می نوک دارسونڈ ہوتی ہے، وہ اس کے بارے میں اچھی طرح علم رکھتا ہے کہ اس طرح خلوانسان یا حیوان کی خون سے فذا پا تا ہے وہ تھی پروں کا ما لک ہوتا ہے محت کم کر کھتا ہے کہ اس کوڈ ھونڈ لیتا ہے۔ اس کے پاس ایک نازک می نوک دارسونڈ ہوتی ہے، وہ اس کے بارے میں اچھی طرح علم رکھتا ہے کہ اس طرح اس اور ای کی رگ میں اتار دیا چا ہے۔ تا کہ ان کا خون چوں کرا پنی فذا ای معلم کر اس کر میں ایک پرون کر کے اپنی فذا کے مقام کوڈ ھونڈ لیتا ہے۔ اس کے پاس ایک نازک می نوک دارسونڈ ہوتی ہے، وہ اس کہ کر کے اس ایک پر ایک ایک ایک تو کی دارسونڈ ہوتی ہے، وہ اس کے بارے میں اچھی میں ایک میں ایک میں اپنی فی خون ہے خون کر کے اپن کی خان کی ہو کی کر اپنی فذا اعام کر کے۔ اور پر واز کر کے اپنی فذا کے مقام کوڈ ھونڈ لیتا ہے۔ اس کے پاس ایک نازک می نوک دارسونڈ ہوتی ہے، وہ اس کی بارے میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک ہوں کر کی میں ایک میں ہوں ہو تی کر اپنی فذا اعام کر کے۔ ایک قولی سے مسلح کر دیا ہے جو اس ما حوال کے میں مطاب اور اور اور ای اور اور ای کو ان ہوں ہوں کر کا پر نی فذا کے مقام ہوتی ہے۔ تا کہ ایک نا کی کی تو کی دار ہوتی ہے۔ تا کہ ای کی تو ہو ایک کر ایک ہوتی ہے۔ پھر دوہ میں تیں میں میں میں ہوں نے زندگی گو زار ایک ہوتی ہے۔ پھر دوہ ہوتی ہو میں کی کر ایک ہوتی ہے۔ پھر دوہ ہے تو ہی کہ بی کو تا ہے ہوں ہو ہے ہو ہیں ہوں ہے زندگی گرز اور ای ہوتی ہے۔ پھر دوہ ہوتی ہے۔ پھر دوہ ہے تا کہ ہوتی ہے ہو ہوں ہو ہے ہوتی ہے۔ پھر ہو ہو ہو ہے ہو ہو ہی ہو ہو ہیں ہو ہو ہو ہے ہو ہو ہو ہے ہو ہو ہو ہے۔ پر میں می ہ

قال الصادق عليه السلام: فجعل كل شيئي من خلقه مشالكاللأمر الذي قدر ان يكون عليه<sup>[]]</sup>

امام جعفرصادق علیہ السلام نے توحید مفضل میں پرندوں کی خلقت کی باریکیوں کی تشریح کے شمن میں اس قاعد ۂ انطباق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: خدائے بزرگ وبرتر نے ان زنددہ موجودات میں سے ہرایک کواس کے ماحول کے مطابق اوراس کی زندگی کے طور طریقے کے لئے مناسب اور موز وں صورت میں خلق فرمایا ہے کہ جسے اس نے معین فرمایا تھا۔

هل رأيت مفضل هذا الطائر الطويل الساقين و عرفت ماله من المنفهة فى طول ساقيه فانه اكثر ذالك فى ضحضاح من الماء فتراه بساقين طويلين كانه ربيئة فوق مرقب وهويتاً مل فى الماء فاذا رأى شيئا مما يتقوت به خطا خطوات رقيقاً حتى يتنا وله ولو كان قصير الساقين و كان يخطونحو الصيدلياً خنه يصيب بطنه الماء فيثور وين عرمنه في تفرق عنه نخلق له ذالك العمودان ليدرك بها حاجته ولا يفس عليه مطلبه آ

۲۰۰۲ بارالانوارج۲ ص۲۳ ۲۳۳ ۲۳۳
۲۰۰۳ بارست ۳۳۳ ۲۰۰۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من الم اين اي الم توحيد الم اين اي الم توحيد الم الم اين اي الم توحيد الم

امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا: کیا تونے اس کمی ٹانگوں والے پرند کودیکھا ہے؟ کیا تم کو معلوم ہے کہ ان کمی ٹانگوں سے اسے کیا فائدہ ہے؟ چونکہ اس کی زندگی کا اکثر وقت کم گہرائی والے پانی میں گزرتا ہے۔ اس لئے بیا پنی لمبی ٹانگوں کے ساتھ اس چو کیدار کی مثل پانی پر گہری نگاہ رکھے ہوئے ہوتا ہے جو کسی او نچی مچان پر جاسوسی کے لئے بیٹھا ہو پھر جو نہی کسی کیڑے یا کسی متحرک جاندار پر اس کی نگاہ پڑتی ہے کہ جسے وہ اپنی غذا کے لئے مناسب خیال کرتا ہے تو بڑی آ متگی کے ساتھ اس کی طرف چل دیتا ہے تا آئد بڑے آرام سے اسے پکڑتا اور ہڑپ کر لیتا ہے۔ اب اگر اس کی ٹائلیں چھوٹی ہوتیں تو جب بیا پنے شکار کی طرف چل دیتا پیٹ پانی سے نگر اتا اور اس میں تلاطم پیدا ہوجا تا۔ اس سے کیڑ کے گھر اکر بھا گ جاتے اور بیہ پرندہ شکار کی طرف چل دیتا ہے تا اس لئے خداد ند طلح میں تلاطم پیدا ہوجا تا۔ اس سے کیڑ کے گھر اکر بھا گ جاتے اور بیہ پرندہ شکار کی طرف چل دیتا ہے تا اس لئے خداد ند طلح میں تلاطم پیدا ہوجا تا۔ اس سے کیڑ کے گھر اکر بھا گ جاتے اور بیہ پرندہ شکار کی طرف چل دیتا ہے تا

تأمل ضروب التدبير فى خلق الطائر فانك تجدىكل طائر طويل الساقين طويل العنق و ذالك ليتمكن من نتاول طعمه من الأرض ولو كأن طويل الساقين قيصير العتق لما استطاع ان يتناول شياء من الأرض ور بما اعين مع طول العنق بطول المناقير ليز دادا لأمر عليه سهولة وامكاناً<sup>[1]</sup>

اے مفصل اس پرندے میں خداوند حکیم کی دیگر حکیمانہ تدامیر پر بھی غور کرو جواس خالق نے اس کی خلقت میں دو یعت فرمائی ہیں۔تم دیکھتے ہو کہ اس نے ہر کمبی ٹانگوں والے پرند ے کو کمبی گردن بھی عطا کی ہے۔ ٹانگوں اور گردن میں کمبائی سیہ ہم آہنگی رکھنے کی وجہ ہیہ ہے کہ میہ پرندہ اپنالقمہ آسانی سے زمین سے اٹھا سکے۔ کیونکہ اگر ٹانگیں کمبی ہوتیں اور گردن چھوٹی ہوتی تو بیز مین پر سے اپنی غذا اٹھانے پر قادر نہ رہتا۔ پھر اکثر ایسا بھی دیکھنے میں آتا ہے کہ اس قادر نے ایسے پرندوں کو چو پنچ بھی عنا سے لئے زندگی گزار نا مزید آسان ہوجائے، وہ اپنے ماحول کے مطابق زندگی گزار نے پر زیادہ قادر ہوجا سیں اور آسان ترین طریقے سے گز راوقات کر سکیں۔

لامارك كانظريه

جب لامارک اورڈ ارون کے نظریئے کے پیروکاراورتحول کے مفروضے کے حامی دیکھتے ہیں کہ بیرزندہ موجودات اپنی زندگی کے ماحول سے خوب مطابقت رکھتے ہیں تو اسے طبیعی اسباب وعلل کی طرف منسوب کردیتے ہیں۔ وہ خیال کرتے ہیں کہ بیسب پچھان موجودات کے اپنی ضروریات زندگی کو پورا کرنے کے لئے انجام دی جانے والی جدوجہداورکوشش کا نتیجہ ہے۔ لامارک اوراس کے پیروکاروں کا کہنا ہے کہ جب کسی پرندے کی زندگی کا ماحول تبدیل ہوتا ہے اوراس کی گز ران کا علاقہ

🗓 بحارالانوارج ۲ ص ۳۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المحيج المحتج المح

کسی دلد لی یادریائی علاقے کی طرف نتقل ہوجا تا ہے، اس کوزندگی گزارنے اوراپنی غذائی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے بیا حتیاج لاحق ہوجاتی ہے کہ اب خود کو پانی میں ڈالے اور اپنی غذا پانی یا کیچڑ دغیرہ میں تلاش کرے۔ تب اس مقصد کے تحت وہ تیرا کی دغیرہ سکھنے کا محتاج ہوجا تا ہے اور ناچاراپنے پاؤں کی انگلیوں کو کھول دیتا ہے۔ یوں ان کی انگلیوں کے اندرونی حصوں کا چمڑا تنے رہنے ک عادت اپنالیتا ہے۔

پس رفتہ رفتہ چرا اس کی آئندہ نسلوں میں پچھ پچھ بڑھنے لگتا ہے اور بالآخران کی انگلیوں کے درمیان میہ پردہ پیدا ہوجا تا ہے اوران کو تیرا کی کے لائق بنادیتا ہے۔اسی طرح وہ پرندےا پنی غذا تک پنچ کے لئے اپنی گردن کولمبا کرنے پر مجبور ہوتے ہیں، تا کہ کیڑوں کو پکڑ سکیں۔ پس وہ ایسا کرنے لگتے ہیں تو آہتہ آہتہ میدان کی عادت بن جاتی ہے، رفتہ رفتہ گردن بڑھنے گتی ہے اور میہ چیز آئندہ نسلوں میں منتقل ہوتی رہتی ہے تا آئکہ وہ لمبی گردن والے پرندے بن جاتے ہیں۔

تقابلي جائزه

رئیس مذہب تشیع حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام جوخدا پرست الہین کے بزرگ ترین رہبر ہیں، آپ نے ہرزندہ شک کے اپنے ماحول کے ساتھ مطابقت لے کر آنے کے لئے زرافہ کی مثال پیش فرمائی ہے۔ دوسری طرف لامارک ہے جو ماحول کے مطابق اشیاء کے تحول و تبدل کا نظر بیر کھنے والوں کا پیشر و ہے اور وہ بھی اپنے مفر وضے کے انطباق کے لحاظ سے ثبوت پیش کرنے میں زرافہ بی کا نام لیتا ہے۔

چنانچہ اس بارے میں ہم حضرت اما مجعفرصا دق علیہ السلام کا کلام توحید مفضل سے فقل کرتے ہیں اور اس کے ساتھ ہی جینوا یو نیور سٹی کے پروفیسر ''امیل گونیو'' کی تصنیف '' بنیا دانواع از مجموعہ چہ میدانم ؟'' سے لا مارک کی گفتگو بھی فقل کئے دیتے ہیں۔ پھر لا مارک اور ڈارون کے مفروضے پر دور حاضر کے ماہرین کی طرف سے کئے گئے ان علمی اعتراضات واشکالات کی پچھ تشریح کریں گے کہ جوانہوں نے ان کے نظریئے پر دارد کتے ہیں۔

امام جعفرصادق علیہ السلام مفضل سے گفتگو کرتے ہوئے زرافہ کی خلقت اورا سکی جسمانی ساخت کے بارے میں تشریح فرماتے ہیں۔آپ اسے خداوند تعالیٰ کی ایک عجیب وغریب مخلوق قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

فأماطول عنقها والمنفعة لها فى ذالك فان منشأها ومرعاها ى غياطل ذوات أشجار شاهقه ذاهبة طولا فى الهواء فهى تحتاج الى طول العنق ليتناول بفيها أ طراف تلك الاشجار فتقوت من ثمارها \_ <sup>[]]</sup>

🗓 بحارالانوارج ۲ ص ۳۱

زرافه کی کمبی گردن

زرافہ کی گردن کی لمبائی اوراس کا وہ فائدہ جواس جانور کو پنچتا ہے، وہ یہ ہے کہاس کی پیدائش کا ماحول اوراس کی چراگاہ گھنے جنگل اورایسی زمینیں ہیں جو بلند وبالا درختوں سے ڈھپنی ہوتی ہیں۔اس لئے زرافہ کو بیضرورت لاحق ہے کہاس کی گردن کمبی ہوتا کہ دہ بآسانی درختوں کے پتے کھا سکے اوراس جنگل کے پھلوں سے اپنی نفذا حاصل کر سکے۔

ماحول کی تبدیلی سے حیوانات کی شکل بدل جاتی ہےاوران کے اعضاء نے ماحول کی ضرورت کے مطابق نشودنما کرتے اور جدید حالات کے ساتھ مطابقت کر لیتے ہیں۔لامارک اپنے اس نظر بیئے کے بارے میں کہتا ہے:

جب حالات بر لتے ہیں تو حیوانات کی نئی ضرور تیں پیدا ہوتی ہیں اور اگر وہ ضرور تیں پوری نہ ہوں تو یہ حیوان ہلاکت سے دو چار ہو جائیں گے۔ پس یہ حیوانات این ان احتیاجا ب کو پورا کرنے کے لئے نئی عادات کے خوگر ہونے لگتے ہیں اور اپنی ضروریات اپنے اعضاء سے پہلے سے زیادہ کام لینے لگتے ہیں۔ اس دوران میں بیا عضاء نمو پانے لگتے ہیں اور دوسرے اعضاء جونئی ضروریات اپنے اعضاء سے پہلے سے زیادہ کام لینے لگتے ہیں۔ اس دوران میں بیا عضاء نمو پانے لگتے ہیں اور عرصے کے بعد میچہ یہ ذکلتا ہے کہ حیوانات میں بہ تبدیلیاں موروثی بن جاتی ہیں، یہاں تک کہ اگر کہو ان کی تو لید کے اسباب و عرصے کے بعد میچہ یہ ذکلتا ہے کہ حیوانات میں بہ تبدیلیاں موروثی بن جاتی ہیں، یہاں تک کہ اگر کہوں ان کی تولید کے اسباب و حالات ختم بھی ہوجا سی تو بھی بیا پنے حال پر باتی رہتے ہیں۔ مثلاً زرافہ کے اجداد چونکہ ایس صحرائی زیمن میں رہتے تے، جہاں گھاس کی کی ہوتی تھی، اس لئے وہ مجبور ہوئے کہا پنی غذا درختوں کے پتوں سے حاصل کریں۔ چنا نچہ وہ ان پتوں اور شاخوں تک چہنچنے کہ لئے کوشش کرنے لگے۔ ان کو خشوں اور اس سخت جدو جہد کا متیے ہوں کہ کی گر میں اور ایس کی گر ہوں ہونے لگیں اور بالا خراس قدر کہی ہو گئیں کہ اب یہی زرافہ اس بات پر قادر ہے توں سے حاصل کریں۔ چنا نچہ وہ ان کی گر دنیں کمی

مكتب الهى ومكتب تحول

ملاخطہ فرمائیے ! مکتب الہی اور مکتب تحول ہر دوکا کہنا یہی ہے کہ زرافہ کی گردن کی لمبائی درختوں سے غذا حاصل کرنے اور زندگی گزارنے کے ماحول کے عین مطابق ہے۔ان دونوں میں فرق یہ ہے کہ اما م جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں، چونکہ اس حیوان کی زندگی گھنے جنگلوں میں گزرتی ہے اور اس کے بارے میں الہٰی فیصلہ یہی تھا کہ مید دختوں کے پتوں سے اپنی غذا حاصل کرے۔ اس لیے اس قیوم خدانے ابتداء سے ہی اسے کمبی گردن والا پیدا فرما یا اور اسے ایسے بدن اور ایسے عضو کے ساتھ آراستہ کر کے دان

🗓 چەمىدانم؟ بنيادانواغ ص ۵۴ \_ ۵۵

لا المرى: آسانى بيام توحيد المحتلي المحت

اس کی زندگی کی بقاء کے لئے لازمی تھا۔تا کہ اس طرح بیجانورا پنامنہ بآسانی بلندوبالا درختوں تک پہنچا سکے اوران کے برگ وبار کے ذریعے اپنے پیٹ بھر بے اور سیر ہو سکے۔

لیکن لا مارک کہتا ہے: زرافہ زندگی گز رانے کا علاقہ کم گھاس والا تھا اور اسے اپنی غذا پوری کرنے کے لئے درختوں کے پتوں سے استفادہ کرنے کی ضرورت لاحق ہوتی تھی۔ تب وہ اپنا منہ ان پتوں تک پہنچانے کے لئے مجبور تھا کہ اپنی گردن کوجس قدر ہو سکے اونچا کرے اور اس کوشش کوجاری رکھے۔ چنا نچہ وہ اس عمل کا تکر ارکر تا اور میڈمل بار بار انجام دینے سے دفتہ رفتہ اس کی گردن زیادہ بڑھنے اور نمو پانے لگتی۔ پھر کی صدیوں کی اس مسلسل کوشش کا نتیجہ میہ نکا کہ اس حیوان کونسلوں میں گردن کی ایک گردن فرص تی دان ہوں کی سے استفادہ کر کے تب وہ ان کی گردن کو جس قدر ہو شکل اختیار کر گی اور بعد کی نسلوں میں میر صفت ان کے آباء داجد اور اور ان میں منتقل ہونے لگی۔

پس لا مارک کا بیہ ضروضہ دوبنیا دوں پر قائم ہے

پہلی بنیاد بہ ہے کہ زندہ موجودات اپنی زندگی کے ساتھ فظری محبت رکھتے ہیں اوراس بقاء ودوام کے لئے وہ بہت زیادہ جدوجہد کرتے ہیں۔ جب بھی ایسا موقع آجائے کہ طبیعی تغیرات اور غیر اختیاری انقلابات کی وجہ سے ان کی زندگی کا ماحول بدل جائے اور وہ نٹی ضروریات سے دو چار ہوجائیں۔ تب وہ اپنی زندگی کی بقاء کے لئے ایک نٹی جدوجہد کرنے لگتے ہیں اور نئے طریقوں سے آگے بڑھنے لگتے ہیں۔ تاکہ خودکو نئے ماحول کے ساتھ منطبق کر سکیں اور اپنے آپکوموت کے منہ میں جانے سے بچاہیں۔

لامارک مزید کہتا ہے، ان حیوانات کی بینٹی اور سلسل کوشیش ان کے اعضاءاور ان کے جسم کی ساخت پر انز اندار ہونے لگتی ہیں۔اس کے منتیج میں بلند وبالا درختوں کے برگ وبار سے غذا لینے کی ضرورت زرافہ کی گردن کو کمبا کردیتی ہے اور گردن کی ہڈیوں کے مہروں کو بڑا موٹا بنادیتی ہے۔

دوسری بنیاد ہیہ ہے کہ بیسطحی تبدیلیاں جو مسلسل اوردائمی جدوجہد سے کسی حیوان میں پیدا ہوتی ہیں، وہ رفتہ اس نوع میں وروثی صفات کی شکل اختیار کر لیتی ہیں اور پھر قانون وراثت کی اساس پر سابقہ نسل سے آئندہ نسل میں منتقل ہوتی رہتی ہیں۔ اب دیکھنا ہیہ ہے کہ دور حاضر کے دانشمندا ور ماہر محقیقن ان دوبنیا دول کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟

بچگانه مفروضه

جنیوا یو نیورٹی کاایک پروفیسر لکھتا ہے: لامارک کا بیہ مفروضہ آج، ماری نگاہ میں واقعتا ایک بچوں والی بات دکھائی دیتی ہے۔ کیونکہ سیر بات تو ممکن ہے کہ کئی عضو استعال یا عدم استعال کے اثر سے نمو کرنے لگے یا اس کی نمورک جائے۔ یا اس کے جوڑ نرم ہو جائنیں یا سخت ہوجائیں یا بے حس وحامہ ہوجائیں۔ یا اس کی حرکات میں سے کچھ پر اس کا مکمل انعکاس مرتب ہو یا وہ عضو کسی کا مکانہ رہے اور بالکل ناکارہ ہوجائے۔لیکن اس امرکوکس طرح یقینی قرار دیا جا سکتا ہے کہ ورزش یا کسرت کے باعث ہو یا وہ عضو کسی کا مکانہ اور موٹی یا پتی ہوجائیں۔ پھر بیہ بات کیسے تی جاسکتی ہے کہ زیا دہ تیرنے کی وجہ سے ایک کمبر صے کے بعد میرے باز و تیرا کی ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي فري اي المرك المرك المركزي م

والے پیروں میں تبدیل ہوجا عیں یا ہوا میں بکثر ت باز وہلانے یا باز وَں کو بکثر ت کھول کرر کھنے ہے وہ پر وبال میں بدل جا سی ۔ وہ پروفیسر مزید کہتا ہے کہ یہ تبدیلی بڑی آ ہتگی ہے واقع ہوتی ہے اور اس کا آخری نتیجہ دیکھنے کے لئے کئی ایک نسلوں کو تمر گزر جاتی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ان پرندوں کے اجداد کہ جو اپنی ضرورت کے تحت مجبور ہو گئے تھے کہ ہوا میں اپنی غذا تلاش کرنے کے لئے نگلیں تو وہ بال و پر آنے سے پہلے کئی نسلوں کے دور ان ہوا میں باز وہلا تے رہے ہوں گے۔ اب وہ کون ی ضرورت تھ کہ جس نے انہیں اس بے معلوم ہوا کہ ان پرندوں کے اجداد کہ جو اپنی ضرورت کے تحت مجبور ہو گئے تھے کہ ہوا میں اپنی غذا تلاش کرنے کے لئے نگلیں تو وہ بال و پر آنے سے پہلے کئی نسلوں کے دور ان ہوا میں باز وہلا تے رہے ہوں گے۔ اب وہ کون ی ضرورت تھی کہ جس نے انہیں اس بے مودہ جدو جہد اور بے سود کہ شوں کی انجام دہی پر آمادہ کئے رکھا؟ کیونکہ اولین پر واز بھی تو بہت آگے ک زمانے میں میسر آناتھی اور اس کا جلدی سے آنامکن نہیں تھا۔ اس مفروضے کے حامیوں کو میہ بات بھول جاتی ہے کہ ذرافہ کے اجداد خودتو بڑی سخت کو ششوں کے بعد چھوٹی چھوٹی شاخوں تک پہنچ جاتے تھے۔لیکن ان کے چھوٹے بچوں کے لئے مکن تھا کہ دور وال میں بل

اپ نے ملاحظہ کرمایا کہ لامارت کی تصلومی اوین ہمیادان نے لیکن کی لگاہ یں باعض چوں واقی بات ہے اور ہر طرک نے ناپختہ دلاک سے بھری ہوئی ہے۔ پھراس مفروضے کی دوسری بنیاد کے متعلق بھی جنیوا یو نیور ٹی کا پروفیسرا تی قشم کی گفتگو کرتا ہے۔ یعنی اکتسابی صفات کے مورد ثی صفات بن جانے کے بارے میں بھی وہ اسی خیال کا اظہار کرتے ہوئے کہتا ہے:

#### **وراثت بذریعہ جرم**نسل ہمیں بناریہ بی ک کاردید ہوہوں سریدید م<sup>یر ب</sup>ز

بمیں یا در ہنا چا ہے کہ لا مارک کی فکر (۱۸۲۹ – ۱۸۳۷) کے دور میں پیش کی گئی تھی۔ جب کہ اس وقت کے سائنس دان زندہ اشیاء کی ساخت سے پوری طرح باخبر نہ تصاور تو الدہ ونتا سل اور وارث میں منتقل ہونے والی صفات سے بھی آگاہ نہ تھے۔ <sup>3</sup> لامارک کے دور میں ممکن تھا کہ وہ لوگ اکتسابی صفات کی وارثت کے بارے میں اس کے مفر و ضح کو قبول کرتے ہوں لیکن آبی علمی تحقیق ترقی کر چکی ہے اور ہم جانتے ہیں کہ مور وقی صفات کی میا کی مالکیو لوں یا از جرثومات نسل) کے ذریعے نتقل ہو (مرکز بے کے کر وموز) میں موجود ہوتے ہیں۔ ہر مرکز سے میں کئی ہزار کیمیا وی مالکیولوں یا از جرثومات نسل) کے ذریعے نتقل ہے ہیں جو کی رنگت کے، پڑھا کی گئی میں موجود ہوتے ہیں۔ ہر مرکز سے میں کئی ہزار کیمیا وی مالکیولوں یا از جرثومات نسل) کے ذریعے نتقل ہے ہیں جو کی رنگت کے، پڑھا کی گئی میں موجود ہوتے ہیں۔ ہر مرکز سے میں کئی ہزار کیمیا وی مالکیولز پائے جاتے ہیں کہ جن میں سے کچھ تو چرنے کی رنگت کے، پڑھا کی گئی یا رنگ کے اور چند ایک بالوں کی شکل یا رنگت کے ہوتے ہیں۔ اب اگر کو کی اکتسابی تبدیلی مور و قی بنا چاہے، مثلاً جلد کی رنگت جو روشنی کے اثر ات سے سیاہ ہو گئی ہواور وہ مور و ثی صف بن کر انگی نو رہیں میں نتھ کی مور و قی بنا مروری ہے جسم کی میہ تبدیلی کی ایں ایت ہے ہو جو اچھی تک دریا فت ہو ہو کہ ہوں مالار ہو ان میں منتقل ہونا چا ہو اس کے لئے مروری ہے جسم کی میہ تبدیلی کسی ایسے ذریعے سے ہو جو اچھی تک دریا فت نہیں ہو سکا اور ہر جانب سے دتا سلی غدود میں پنچ جائے یا اس

□ چەميدانم؟ بنيادانواع ٢ ٥٩ - ٥٩
■ چەميدانم؟ بنيادانواع ٢ ٥٩ - ٥٩

المحتى المري: آساني بيا متوحيد المحتى المحتى

جائے۔لیکن اس قسم کا نفوذ بالکل نا قابل فہم ہے اور کسی عصبی یا رضی را بطے کی رو ہے ہم اس کو بیچھنے میں کا میاب نہیں ہو سکتے کہ ماں باپ کے بدن کا کئی مقام تبدیل ہو کر ان کے کیمیاوی مالیکیولوں کا تولیدی رنگ پیدں ا ہونے والے افراد کے جسم کے اس حصے کو موازی جہت پرلگاد ہے کہ آئندہ نسل کا رنگ وروپ تبدیل ہوجائے۔ <sup>[1]</sup>

### صفات غير موروثى

الیی تمام تبدیلیاں جو کسی بدن پر بیرونی ماحول کے زیرا ثر مرتب ہوتی ہیں اور کسی ایک رد کے اندراس تبدیلی کی قابلیت پیدا کردیتی ہیں۔وہ کبھی موروثی نہیں بن سکتیں۔ بلکہ انواع کے نمام خصائص (جرثومہ ُنسل میں پائے جاتے ہیں) یانسل ونژاد کے تمام خصائص موروثی ہوا کرتے ہیں اور اپنے مقام پر پختہ ہوتے ہیں۔لہذا یہ خیال کہ اکتسابی صفات رفتہ موروثی صفات بن جاتے ہیں،اس سے صرف نظر کرلینا بہتر رہے گا کیونکہ بیا یک انہونی بات ہے۔ آ

طبیعات کا کوئی ماہر جو بے تعصب ہواور مفروضوں کے مقابلے میں تجرباتی نتائج اور تحقیقی قضایا کی قدرو قیت کا قائل ہو، دہ <sup>کبھ</sup>ی بھی اس امرکو تسلیم نہیں کرسکتا کہ اکتسابی صفحات بھی وارثت میں منتقل ہوجاتے ہیں۔ وہ کبھی ایسی غلطی نہیں کرے گا کہ نادرست بنیا د پرکسی ایسے مفروضے توسیلم کر بے جس کاتعلق تکامل اشیاء کے ساتھ ہو۔ <sup>ت</sup>

#### بيادبات

لامارک کی گفتگو کی دوسری بنیاد بینکته تھا کہ ایک حیوان کے اعضاء پر سلسل جدوجہد کے باعث جوتبد یلیاں مرتب ہوتی ہیں وہ موروثی بن جاتی ہیں اوراس کی آئندہ نسل وارثت کے طور پر ان صفات کی مالک بنتی رہتی ہے لیکن آج معلوم ہو چکا ہے کولا مارک بیر با تیں اس دور میں کہتار ہاجب انسان اس قدرفکری ترقی نہ پا سکا تھا کہ آئندہ نسل کی طرف انتقال صفات میں جو کر دار' کر موزم' اور نسلی خلیہ جات' ژن' انجام دیتے ہیں ان کے اسرار ورموز سے آگا ہی حاصل کر سکتا لیکن اب وارثت کے کیمیاوی مالکے بولا مارک بی شاخت ہو چک ہے اور ان کے کر دار کے رموز سے آگا ہی حاصل کر سکتا لیکن اب وارثت کے کیمیاوی مالکے بول ( ژن ) ک

ہم نے ان معروضات میں مختصر طور پر لامارک کے نظریئے کا جائزہ لیا ہے۔اس کے ساتھ ساتھ ریبھی معلوم ہو گیا کہ دور حاضر کے محققین وماہرین کے نز دیک لامارک کا نظریہ متعدد جہات سے نا قابل یقین اور نا قابل تسلیم ہے اور بیلوگ اس کوعلمی نقطہ نگاہ

> <sup>[[]</sup> چەميدانم؟ بنيادانواع ۲۵۵ ـ ۲۲ ـ ۵۹ <sup>[[]</sup> چەميدانم؟ بنيادانواع ۲۵۵ ـ ۲۲ ـ ۵۹ <sup>[[]</sup> چەميدانم؟ بنيادانواع ۲۸۵ ـ ۲۲ ـ ۵۹

المحتى المريني الماني بيام توحيد المحتى المحتى

سے نا قابل اعتناء سمجھتے ہیں۔

ڈارون کامفروضہ

اس کے بعد ہم چاہتے ہیں کہ ڈارون کے مفروضے کی بنیاد پر نکامل اورانواع حیوان کی تکوینی توجیہ کی وضاحت کریں اور پھراس پروارد ہونے والےعلمی اشکالات کی طرف اشارہ کریں۔

انواع خلقت کی بنیاد کے سلسلے میں ڈارون کا مفروضہ تنازع بقاءاورا نتخاب انسب کے قانون پر قائم ہے۔ ڈارون کی نظر میں حیوان کاجسم قابل تغییر ہے، لیکن وہ اس کے اعضاء کی تبدیلی کو اس کی اختیاری جدو جہداور سعی پیہم کا نتیج تسلیم نہیں کرتا۔ بلکہ اس کے خیال میں یہ تبدیلیاں پچھ ناشا خت عمل واساب اور نا معلوم عوامل سے وجود میں آتی ہیں۔ چنانچہ ڈارون کے پیرو کاران اساب کو ایک اچا نک اور اتفاقی حادث سے تعبیر کرتے ہیں۔ یہ نا گہانی تغیرات کعض مقامات پر اس امر کا موجب بھی بن جاتے ہیں کہ اس ک موجود اپنے ماحول کے ساتھ بہتر مطابقت پیدا کر بے اور طبیعت کے سب سے بہتر اور مناسب ترین موجود کی شکل اختیار کرے۔ پھر اس کے منتیج میں وہ میدان تنازع بقاء میں اپنے آپ کونا بودی وہلا کہت کے خطرے سے نکا لنے میں کا میاب ہوجائے۔

### تغيروا نتخاب انسب

ڈارون کے مفروضے کا موضوع بنیادی طور پر دو باتوں سے مربوط ہے۔ قابلیت انسب وہ تبدیل ہونے کی صلاحیت پہلے سے زیادہ مناسب شکل کاانتخاب ہے۔ <sup>[1]</sup>

ڈارون کی نظریم سی بات مشکل ہے کہ قابلیت تغییر کو بیرونی حالات کی تا ثیر سے مربوط کر دیا جائے۔ کیونکہ بعض مقامات میں دیکھا گیا ہے کہ پچھا لیے زندہ موجودات جو با ہمی طور پر بہت زیادہ مختلف حالات میں زندگی کرر ہے تھے۔ ان میں الی تبدیلیاں وقوع پذیر ہوجاتی ہیں کہ جنمیں بہت زیادہ مشابہت پائی جاتی ہے۔ اس کے برعکس بعض مقامات میں الیابھی ہوتا ہے کہ پچھزندہ اشیاء باہم مساوی اور موافق حالات میں زندگی بسر کرر ہی ہوتی ہیں لیکن ان میں ظاہر ہونے والی تبدیلیاں باہم بہت زیادہ مختلف ہوتی ہیں چنا نچہ مساوی اور موافق حالات میں زندگی بسر کرر ہی ہوتی ہیں لیکن ان میں ظاہر ہونے والی تبدیلیاں باہم بہت زیادہ مختلف ہوتی ہیں چنا نچہ ڈارون کہتا ہے : بی مشاہدات مجھے مجبور کرتے ہیں کہ میں قابلیت تغییر کے لیے ماحول کی تا شیر کا قائل ہونے کے بجائے سے کہ پر کوں کہ قابلیت تغییر چندا لیے علل واساب کا نتیجہ ہے کہ جن کی ہمیں کوئی خبر نہیں کہ وہ کیا ہیں؟ پس اسی وجہ سے ڈارون کے شا

ڈ ارون کے نظریئے میں میتغیرات اور تبدیلیاں اتفاقی طور پیدا ہوجاتی ہیں،ان کا اس نوع کی زندگی سے کوئی رابطہٰ ہیں ہوتا

<sup>™</sup> چەمىدانم؟ بنيادانواع ص۵۹ <sup>™</sup> چەمىدانم؟ بنيادانواع ص۲۰ المحركي المري: آساني بيام توحيد المحركي ا

اوران میں جری مطابقت والی کوئی صفت موجود نہیں ہوتی۔ ہاں ایسا ہوتا ہے کہ وہ ایسے مفید اعضاء کا بتخاب کرتی ہیں جوزیا دہ مناسب ہوتے ہیں اورا لیمی تبدیلیوں کوچھوڑ دیتی ہیں جو مصریا خطرناک ہوتی ہیں۔ پھر رفتہ رفتہ اس قشم کی صفات ماحول سے مطابقت والی کوئی صفت موجود نہیں ہوتی۔ ہاں ایسا ہوتا ہے کہ وہ ایسے مفید اعضاء کا انتخاب کرتی ہیں جوزیا دہ مناسب ہوتے ہیں اور ایمی تبدیلیوں کوچھوڑ دیتی ہیں جو مصریا خطرناک ہوتی ہیں۔ پھر رفتہ رفتہ اس قسم کی صفات ماحول سے مطابق ہوجاتی ہیں جو یہاں ایک فرعی مظاہر حیث سے رکھتا ہے۔ <sup>[1]</sup>

### ڈراون کے مفروضے پر تنقید

جنیوا یو نیورٹی کا پروفیسر کہتا ہے: ڈارون کے مفروضے پر بہت زیادہ گرفت کی گئی اور ماہرین نے اس پر بہت سے اعتراضات کئے ہیں۔اس کے بعد وہ خوداس نظریئے کے اہم حصوں کی تشریح پیش کرتا ہے، چنا نچہ ہم اس کی گفتگو میں سے پچھاہم مقامات کوآپ کے سامنے فل کئے دیتے ہیں۔'

تنازع بقاء میں ہمیشہ اس قدر برحی نہیں ہوئی کہ جس قدر ڈارون نے خیال کررکھی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ حیوانات کے اجسام میں عادلا نہ توازن بکثرت قربا نیوں سے پیدا ہوا ہے۔ لیکن بہت ی تبا ہیوں اور ہلا کتوں کا افراد حیوانی کے اعضاء وجوار ح میں پیدا ہونے والی مفید یا مصر تبدیلیوں سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اگر مینڈ کوں کا ایک جوڑا ہزاروں انڈے اور بچے دیتا ہے تو او سطا ان میں دو تہائی زندہ رہتے ہیں اور باقی کو یا تو دیگر افراد کھا جاتے ہیں یا وہ مہلت جرا ثیم اروں انڈے اور بچے دیتا ہے تو او سطا ان میں دو تہائی زندہ رہتے ہیں اور باقی کو یا تو دیگر افراد کھا جاتے ہیں یا وہ مہلت جراثیم کے سبب لقمہ اجل بن جاتے ہیں لیکن سے چیز اس ایت پر قطعاً مر بوطنیں کہ فلاح فرد حیوانی کی دم چھوٹی ہے یا بڑی اس کی جلد سفید ہے یا سیاہ، اس کا نظام نفس کامل ہے یا ناقص اور وہ اپنے اندر کا فی مقدار میں ہاضم مائی رکھتا ہے یا نہیں؟ بلکہ افراد حیوانی کی بیا جماعی ہلا کت انتخاب انسب کے بغیر ہی وقوع پذیر ہوجاتی ہے۔ کوئی عقل مند اس بات کو قبول نہیں کر کے لگ کہ کی حیوان کے چند ملی میٹر لمیسینگ یا کسی کے دو تین ملی میٹر سے زیادہ موٹے ہم اس سے اندر کا فی مقدار میں ہضم مائی رکھتا ہے یا نہیں؟ بلکہ افراد حیوانی کی بیا جماعی ہلا کت انتخاب انسب کے بغیر ہی وقوع پذیر ہوجاتی کو لی مقدار میں پاضم مائی رکھتا ہے پانہیں؟ جلک کی حیوان کے چند ملی میٹر لمیسینگ یا کسی کے دو تین ملی میٹر سے زیادہ موٹے ہم اس سے تشرید دی جاسکتی ہے کہ اگر وہ ایک سی گھوڑ کی گردن کی لمبائی اسے کا میان نہیں اور نہ بی اس جی ای چیزوں کو سب مان لیا جائے۔ آ

جنیوا کا ایک محقق سائنس دان ڈارون کے مفروضے کو چندوجوہات کے تحت مورد تنقید قرار دیتا ہے۔اس کے بعد وہ جدید لامارک ازم اورجدید ڈارون ازم کوبھی زیر بحث لاتا اور ہدف تنقید بنا تا ہے۔ پھراس سے یہ یتیجہ نکالتا ہے کہ لامارک اور ڈارون دونوں کے پرانے نظریۓ اس امر کی وضاحت کرنے سے قاصر ہیں کہ حیوانات کے نۓ اعضاء کس طرح وجود میں آ جاتے ہیں۔

> □ چەميدانم؟ بنيادانواع ٢٢ ۵ ١٢ - ١١ € چەميدانم؟ بنيادانواع ٢٢ ۵ ٢٢ - ١١

المحري المري: آساني بيام توحيد المحري المح

چنانچەدە كتاب (تكامل عمق) كى فصل دہم ميں كھتا ہے:

اگرہم اس امر پرغور کرنا چاہیں کہ وہ سطحی تکامل جو مختلف نسلوں اورانواع کے پیدا ہونے کا موجب بن جاتا ہے، اس کا آغاز کیسے ہوا۔؟ تو ہمار سے تجرباتی معلومات میں سے کو کی ایک بھی ہمیں اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ ہم کسی گروہ، کسی جنس، کسی خاندان یا بالخصوص کسی صنف اور طبقا یک شیعے کی پیدائش کے بارے میں کوئی معقول یاضیحے نظریداختیار کر سکیں۔ ہم صرف اتنا جانتے ہیں کہ آثار قدیمہ کے ماہرین اور ماضی کے مدارک پر تحقیق کرنے والے فضلاء اس بارے میں اپنے ہوئوں پر مہر سکوت لگائے بیٹے ہیں۔ <sup>11</sup>

پ*ھر*گیارہویں فصل (جست اورانطباق) میں کھتاہے:

یدایک واضح حقیقت ہے کہ زندہ موجودات ہمیشہ اپنے رہائشی ماحول سے بہت زیادہ انطباق پیدا کر لیتے ہیں۔ یعنی ان میں اپنی جائے سکونت کے حالات کے اندرزندگی گزارنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ لیکن بہت پہلے سے ماہرین طبیعیات کی توجہ مجموعی مطابقت کے علاوہ چندا یک جزئی انطبا قات کی طرف بھی مبذول ہوئی ہے کہ جن پرغور کئے بغیر چارہ نہیں ہے۔ یہ بات یاد رکھنا چاہئے کہ اس موضوع کے متعلق افکار کا ایک عظیم حصہ ابھی تک (اصول آ فرنیش) سے فیض حاصل کرنے پر مجبور ہے۔ چونکہ ہر ایک نوع ایک خاص عمل اور ایک خصوصی ذمہ داری لے کر آتی ہے اس لئے خالق نے اسے وہ سب کچھ عطافر مایا دیا ہے جو اس کے لیے مفیداور ضروری تھا۔

برنارڈن ڈوتن پیئر کہتا ہے: کوئی حیوان کسی مفید عضو سے محروم نہیں۔اور نہ کوئی حیوان کسی غیر مفید عضو کا حامل ہے۔ چنانچہ ماہر ین طبیعیات کی ایک بڑی جماعت اس نظریئے کی قائل ہوگئی ہےاوراس کا دفاع کرتی ہے۔<sup>ل</sup>کا

### خالق كااحسان

مخضر بید کدکافی عرصے سے ماہرین علم الحیات واجتماعیات اس بارے میں تحقیق کرتے رہے ہیں کہ ہرزندہ شکی اپنی زندگی کے ماحول سے کس طرح انطباق رکھتی ہے اور اس کے علل و اسباب کیا ہیں؟ اس سے پہلے آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ لامارک اور ڈارون ہر دو کے نظریات اس مسلح کا حل پیش کرنے میں ناکام رہے ہیں۔ وہ اس خلتے کی صحیح توجیہ وتشرح پیش نہیں کر سکے کہ ہر جاندار کے اعضاء کے اپنے ماحول کے ساتھ بہتر طور پر انطباق رکھنے کی بنیاد کیا ہے؟ نہ وہ کس صحیح اور قابل قبول اساس پر اس کا کو کی علمی جواب دے سکے ہیں: بالآخر جنیوا یونیورٹی کے پر وفیسر نے الہیون اور خدا پر ستوں کی منطق کی طرف اشارہ کیا اور بڑی صراحت کے ساتھ کہا کہ موجودہ دور میں مفکرین کی ایک کشیر تعداد قانون آفزنیش کی طرف توجہ کر رہی ہے اور اب وہ سے کہ

□ چەمىدانم؟ بنيادانواع مى ١٢٣ - ١٢٣
■ چەمىدانم؟ بنيادانواع مى ١٢٣ - ١٢٣
■ چەمىدانم؟ بنيادانواع مى ١٢٣ - ١٢٣

پیچ کی آیت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی کی کی کی (90 کی کی ک

کہ حیوانات میں سے ہرنوع ایک خاص قشم کے عمل کی حامل ہے۔اس لئے اس قادر دوتوانا خالق اور عظیم خدانے ان حیوانات کی تمام انواع کوایسے اعضاء کے ساتھ پیدا فرمایا کہ جوان کی زندگی میں ان کے لیے ضروری اور لازم تھے۔

مفردات راغب میں لفظ<sup>رو</sup> قیوم' کا بی معنی کہ' المعطی لہ ما بہ توامۂ' (وہ ہرشکی کووہ سب پچھ عطا کرنے والا ہے جس سے اس کا قوام اور اس کی بقاء ہے ) بیاتی بنیادی اصول کی طرف اشارہ ہے۔ لیعنی اس کا سُنات کا آفر بیدگار (قیوم ) ہے اور اس نے ہر موجود کو وہ تمام و سائل عنایت فرماد ئے ہیں جوزندگی کی راہ میں اس کی بقاء اور قائم رہنے کے لیے ضروری ہو سکتے تھے۔ بیوہ ہی بات ہے جو ماہرین حیاتیات واجتماعیات نے بحث انطباق میں کہی ہے۔ انہوں نے واضح کیا ہے کہ ہر وہ زندہ موجود اپنے اختیار میں د کے اعضاءو قوئی اس کی زندگی کے ماحول سے بہت زیادہ سازگاری اور موافقت رکھتے ہیں۔

> ہماری سابقہ تشریحات سے ثابت ہوتا ہے کہ کمہ'' وحی'' سے دومطلب حاصل ہوتے ہیں: **اول:** اس جہان کا خالق جومعبود داقعی ہے دہ خود بخو دزند ہ ہے۔

> > دوم: وەزندەخالقان تمام زندەا شاءكا پيداكرنے والا ہے۔

اب اگر کوئی سوال کرے کہ یہ توقط می بات ہے کواس کرۂ زمین پرایک دقت ایسا گز راہے جب اس کے تما م طبیعی عناصر اور معد نی مادے بے جان اور مردہ تھے اور ان میں سے کوئی بھی زندہ نہ تھا۔ پھر ان میں زندگی جس طرح آئی اور کس رائے سے اسے وجود حاصل ہوا؟ اس سوال کا جواب خدا اور اس کی طرف سے آفرنیش پرایمان رکھنے والے بید میں گے کہ یہ کا نئات اور اس خدا وندزندہ کے تحکم سے زندہ ہوئی ہے۔ چونکہ فقط زندگی عطا کر دینا ہی زندگی کی بقاء ودوام کے لیے کافی نہیں جب تک اسے و سائل زندگی سے آراستہ تحکم سے زندہ ہوئی ہے۔ چونکہ فقط زندگی عطا کر دینا ہی زندگی کی بقاء ودوام کے لیے کافی نہیں جب تک اسے و سائل زندگ سے آراستہ ند کیا جائے اور ضروری آلات سے مسلح نہ کیا جائے وہ اپنے ماحول کے مطابق زندگی گز رانے اور زندہ رہنے پر قادر نہیں ہو سکتا۔ اس لئے ایت الکر ہی میں اللہ تعالیٰ نے اپنی 'دمی' ، ہونے کی صفت کے تذکر ہے کے بعد فور اُ ' قیوم'' ہونے کی صفت کا تذکرہ قرمایا ہے۔ تا کہ اس تلخی کو سمجھا جا سے کہ این زندگی گرا جائے وہ اپند ماحول کے مطابق زندگی گرز انے اور زندہ در ہے پر قادر نہیں ہو سکتا۔ اس لئے آیت الکر ہی میں اللہ تعالیٰ نے اپنی 'دمی' ، ہونے کی صفت کے تذکر ہے کے بعد فور اُ ' قیوم'' ہونے کی صفت کا تذکرہ فرا ہے۔ تا کہ اس تلخی کو سمجھا جا سے کہ ان خداوند قیوم نے جہاں موجود ات کا نات کو نعمت زندگی سے مالا مال فر مایا، وہاں ان کے زندگی گر ار نے اور بہترین قو کی عنایت فراد نے ہیں خوان کے زیستی ماحول سے بڑی منا سبت اور موافقت رکھے ہیں اور دان سے مکس فائدہ اٹھا نے پر تی فرد کی عہ میں میں میں ایڈ تھی ماردہ این ہے زندگی گر از خدور ہو کی کی مان میں میں بہترین قو کی عنایت فرما دیے ہیں جوان کے زیستی ماحول سے بڑی منا سبت اور موافقت رکھے ہیں اور دون سے مکس فائدہ اخل قدرت داختار تھی ہو نے کا مظہر ہیں رہا ہے ۔

## قيوم ياايك ازلى حقيقت

لغت کی کتابوں میں قیوم کا ایک دوسرامعنی بیملتا ہے' الذی بدءلہ' وہ کہ جس کا کوئی آغاز ادرابتداء نہ ہو۔ پس اس معنی کے لحاظ سے قیوم اس ہستی کے لئے بولا جاتا ہے کہ جواز لی دجود کی مالک ہو۔ یعنی اس کے دجود کے لئے نقطہ آغاز ادرابتداء یا کسی معین دفت المحي المري: آساني بيام توحيد من المحي المحي

یاز مانے کی ضرورت نہ ہو۔گویا وہ ہمیشہ سے ہوائیں ہتی سوائے ذات اقد س الہٰی کے اورکوئی نہیں ہوسکتی۔

چونکہ باری تعالیٰ کی حیات اس کی ذات مقدس میں حیات ہے۔ بنابر یں ملتب تو حید نے زدیک کوئی فرق نہیں، چاہے ہم یوں کہہ دیں کہ ذات اقدس اللی از لی اور قیوم ہے یا یوں کہہ دیں کہ اس پر ور دگار عالم کی ذات از لی ہے اور اس کے لئے کوئی آغاز نہیں ہے۔لیکن جب اس نظر سے دیکھا جائے کہ ذات حق تعالیٰ کی قیومیت اور حیات دیوی زندگی کے ظہور میں زیر بحث آتی ہے، اور اس ک صفت قیوم پر گفتگوعلمی اور دینی اعتبار سے مورد استفادہ قرار پا سکتی ہے، اس لئے ضروری ہے کہ ہم صفت قیوم کو این بحث و گفتگو کا موضوع قرار دیں۔ بہت عرصہ سے دیکھا جار ہا ہے کہ بعض افرادگاہ بگاہ ہیں وال کرتے ہیں کہ یہ جہان تو رب العزت کی طرف ہے۔لیکن خود رب العزت کا وجود کہاں سے آیا۔؟ یا اس طرح سوال کرتے ہیں کہ کا رات تو خداوند تعالیٰ نے پیدا کیا ہے، لیکن خداوند تعالیٰ کوکس نے پیدا کیا ہے؟

اس سوال کے جواب میں فلسفے کی ایک بحث سے استفادہ کمیا جا سکتا ہے، کہ محقق علماء فلسفہ کہتے ہیں:''الذاتی لا یعلل''یعنی وہ چیز جو کسی موجود کی ذات ہو، یعنی وہ چیز جو کسی موجود کی ذات کا مسقل لاز مہ ہو۔ اس تے تحقق کے لئے کسی علت کی احتیاج نہیں ہوتی ۔ کیونکہ ذاتی کبھی ذات سے جدانہیں ہوتی ذات کے وجود میں آتے ہی اس کی ذات بغیر کسی علت کے وجود میں آجاتی ہے، اس بحث کو داضح کرنے کے لئے ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں۔

### ذات وذاتى

زوجیت یعنی جوڑا ہونا۔ دو کے عدد کی ذات کولا زم ہے اور بیلاز مہاں عدد کی ذات سے کبھی جدانہیں ہو سکتا۔ جہاں کہیں دو ہونا صادق آئے گا، وہاں اس کا بیلاز مہ یعنی ان کا جفت ہونا ایک ضروری چیز ہے، لیکن اس جفت ہونے کے تحقق کے لئے دو ہونے کا تحقق کا فی ہے اوجب دو ہوئے تو جفت بھی ہو گئے۔ پس ثابت ہوا، زوجیت یعنی جفت ہونا۔ دو ہونے کی ذاتی ہے۔ اور اس کالاز مہ ہے اس لئے بیذاتی کبھی بھی اپنی ذات سے جدانہیں ہو سکتی

چونکه وجود بھی وجاب الوجود کی ذات کالاز مہ ہے، اس لئے نہ تو وجود ذات کالاز مہ ہے، اس لئے نہ تو وجود ذات خدا سے جدا ہو سکتا ہے اور نہ ہی ذات خدا وجود سے جدا ہو سکتی ہے۔وہ ممکن الوجود ہے کو جواز خو دوجود نہیں رکھتا اور اس کے لئے ضرور کی ہے کہ اس کا خدا اس کو وجود بخش تو وہ وجود میں آئے۔ پس اس وضاحت کے بعد اب اگر میہ سوال کیا جائے کہ'' میہ جہان ہت تی تو خدا وند عالم کی طرف سے ہے، لیکن خدا وند عالم کی ہت کی کہاں سے آئی ؟'' اس کے جواب میں یہی کہا جائے گا کہ وجود تو اس ذات واجب کالاز مہ ہے اور ایک ذاتی کی علت اور سبب وجود کے متعلق سوال کرنا ہی غلط ہوتا ہے، کیونکہ ذاتی علیمہ معلت کی طرف احت کی طرف ک اس سے زیادہ واضح مثال میہ ہے: ان دوسوالوں کا پہلو ہہ پہلور کھ کر دیکھیں اور ان پر ایک دوسرے کے ساتھ خور کریں تو جب آپ پہلے سوال کا جواب دیں گے تو گو یا ہی سے آپ نے دوسر سے سوال کا جھی جواب دے دیا ہے۔ دوسوال میں سے کہ نی جات المحيج المحيل المري: أسماني بيام توحيد المحي المحيج المحيج المحالي المحتر المحالي المحترج المحت

روشی تونور سے ہے لیکن خودنور کی روشنی کس چیز سے ہے؟ اسی طرح کا سَنات کا وجودتو خدائے تعالیٰ سے ہے لیکن خدا کا وجود کہاں سے ہوا؟ یا یوں کہتے کہ تاریک اوراند حیر بے جہان میں روشنی تونور کے صدقے آتی ہے،لیکن نور کس چیز سے روشن ہوتا ہے؟ اس کا جواب سہ ہے کہ نور کسی دوسری شکی سے روشن ہیں ہوتا، بلکہ نور کی روشنی نور کی ذاتی ہے اور یہذات نور کالاز مہ ہے۔

اور ذاتی ذات سے بھی بھی جدانہیں ہوسکتی اورا لگ سے سی علت کی احتیاج نہیں رکھتی پس بیہ جہان تو خالق اکبر سے وجود میں آیا اور خدائے عظیم کے نور نے آسان وزمین کو وجود بخشاہے لیکن خود خدوند تعالی کا وجود کہیں اور سے نہیں آیا، کیونکہ وجود تو اس ذات حق کا عین ذات ہے اور وہ ذات حق عین وجود ہے، جب کہ کسی وجود کی ذاتی کسی دوسری علت کی محتاج نہیں ہوتی۔

ذاتی اور ذات کے لاز مد کے عنوان سے جو بحث پیش کی گئی ہے بیاس سوال کا جواب خلی یعنی وضاحتی جواب ہے کہ خدا کہاں سے ہوا؟ بیر حقیقت بھی نا قابل انکار ہے کداس جواب کا سمجھناعوام الناس کے بعض طبقات کے لئے خاصہ مشکل ہے۔ مگر ہم اس سوال کا نقصی جواب دے سکتے ہیں۔ چنا نچہ جن لوگوں نے اپنے ذبن میں اس سوال کا نصور کیا اور پھر خود ہی اس کا نقضی جواب دیا ہے ان میں سے ایک مشہور ماہر طبیعات'' چارلس ڈارون' نامی سائنس دان ہے۔ ڈارون کی سواخ حیات کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالی پر ایمان رکھنے والا ایک خدا پر ست شخص تھا۔ اس نے ساک سے دان ہے۔ ڈارون کی سواخ حیات کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالی پر ایمان رکھنے والا ایک خدا پر ست شخص تھا۔ اس نے ساک ۱۹ ء میں جرمنی کے ایک سائنس دان کے نام جو خط کھا، اس کہ اینداء میں پر وردگا رعالم کے وجود پر استد لال کیا ہے۔ پھر اس خد کے آخر میں اس نے اسی مذکرہ ہوال کی طرف اشارہ کی اور پھر

چونکہ اس کا بیہ خط<sup>عل</sup>می اورا یمانی نقطۂ نگاہ سے موجب نصیحت اور مفید ہے، نیز بیہ کہ طی جواب جی نسبت نقصی جواب کا<sup>سمج</sup>صنا آسان ہے۔اس لئے ہم عمومی فائد بے کے مدنظر اس خط کوکمل طور پ<sup>ر</sup>فقل کئے دیتے ہیں۔

ڈارون کاخط:

المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

پرست مکتب کے پیروکارا فرابھی اس قشم کے شک وشبہ میں گرفتار ہیں، پس انہیں بھی خود سے بیہ سوال کرنا چاہئے کہ (مادہ کہاں سے آیا؟) کیامادے کے لئے بھی ابتداءوآ غاز ہے؟ یامادہ از لی ہے اور اس کا کوئی آ غاز نہیں؟ اگر مادہ از لی ہے جیسا کہ مادیون نے گمان کر رکھا ہے تو پھر دوسرا سوال بیہ تو تا ہے ( کہ بیہ منظم سلسلہ کہاں سے آیا ہے؟ اور حکیما نہ تر تیب کہ جس کے مقابلے میں عقل انسانی حیر ان اور درما ندہ ہوکرا پنے جگر دیا توانی کا اعتراف کرنے لگتی ہے بیکس طرح وجود میں آگئی ہے؟ <sup>[11</sup>

اس سوال کانقصی جواب سب لوگوں پر داضح کرنے کے لئے ضروری ہوگا کہ ہم ڈارون کے اس خط کی پھرتو شیح پیش کر دیں۔ ڈارون جوخود مکتب الٰہی کے معتقدین میں تھا۔ وہ کہتا ہے :عقل سیلم کے نز دیک ہیا یک امرمحال ہے کہ عظیم نظم وحساب جواس جہان خلقت میں موجود ہے، میرمحض کسی اتفاقی حادثے اور بے شعور ٹکرا ؤ کے سبب وجود میں آگیا ہے، پس وہ اس سے استدلال کرتا ہے کہ عالم کا ننات ایک حکیم وعلیم خدا کی تخلیق ہے۔

ڈارون مزید کہتا ہے: پہلے پہل تو میں اندرونی طور پر کشکش کا شکار ہوا اور اپنے آپ سے پوچھتا تھا کہ اس کا نئات کوتو خدائے تعالی نے وجود بخشا، لیکن خدائے تعالی کوکس نے وجود دیا۔؟ بڑی سوچ بیچار کے بعد میں اس نتیج تک پہنچا کہ بالفرض میں خدائے خالق کے عقید ے سے دست بردار ہوجاؤں اور مادی مکتب کے مطابق سیعقیدہ رکھلوں کہ سے جہان مادے کے سبب موجود ہوا ہے، توبھی اندرونی کشکش سے نجات نہیں پا سکوں گا۔ تب مادے کے بارے میں یہی سوال سامنے آئے گا کہ اگر سے مام مادے سے پیدا ہوا ہے۔ تو پھر مادہ کہاں سے وجود میں آیا؟ مادی مکتب کے مطابق سیعقیدہ رکھلوں کہ سے جہان مادے کے سبب موجود ہوا پیدا ہوا ہے۔ تو پھر مادہ کہاں سے وجود میں آیا؟ مادی مکتب کے پیرو کار جواب میں کہیں گے کہ مادہ از کی اور قدیم ہے وہ ہمیشہ سے ہے کرتا ہوں اور خدا کے بارے میں کئے گئے اس سوال (خدا کہاں سے آیا؟) یہی جواب دیتا ہوں کہ خداوند تعالی از کی اور قدیم ہے، دو ہمیشہ سے ہوں اور خدا کے بارے میں کئے گئے اس سوال (خدا کہاں سے آیا؟) یہی جواب دیتا ہوں کہ خداوند تعالی از کی اور قدیم ہے، دو

قال على عليه السلام: الحمد اله الدال على وجودة بخلقه و محدث خلقه على

🗉 اصل الانواع ، ص ۲۶



#### ازليته

حضرت امام على عليه السلام اس عالمانه منطق كود ومختصر اور جامع جملوں ميں بيان كررہے ہيں۔ايک طرف آپ سے اس جہان خلقت كِنظم كواس كے خالق قادر كے علم وحكمت كا گواہ قر ارديتے ہوئے فرماتے ہيں۔' قابل حمد وستائش ہے وہ اللہ جس اپنى حكيما نەڭلوق كواپ وجود مقدس كى دليل قر ارديا ہے'' تو دوسرى طرف سے آپ نے اس جہان حادث كوايک قديم مبداء تك منتهى كيا ہے تا كہ اس سوال كی ضرورت ہى نہ رہے كہ (خدا كہاں سے آيا؟) چنا نچے فرماتے ہيں: بي حادث اور خلوق جہان اپنے خالق خدا وند تعالى كم

### حقيقت ازلى

جاء رجل الى أبى جعفر عليه السلام فقال اخيرنى عن ربك متى كان فقال: ويلك انما يقال لشيئى لم يكن متى كان. ان ربى تبارك و تعالىَ كان ولم يزك حيا بلا كيف<sup>ات</sup>ا

**بے آغاز زندگی** ایک شخص حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں آیا اور کہنے لگا:۔ جھے بتائے کہ خدا کب سے ہے؟ اور وہ

> <sup>™</sup> نیچ البلاغه خطبه ۱۵۲ ™ الکافی جµص۸۸

کیسے موجود ہوا؟ توحضرت نے فرمایا: ۔ افسوس ہے تجھ پر بیسوال اس چیز کے متعلق کیا جا تا ہے جوایک وقت میں موجود نہ ہواور پھر بھی موجود ہوگئی ہو، اس کے متعلق سوال کیا جا سکتا ہے کہ وہ کب موجود ہوئی ؟ لیکن میر اخداا پیانہیں ہے، وہ ہمیشہ سے ہے اور اس کی حیات کیف وکیفیت سے منز ہ ومبر کی ہے ۔

جب مادہ پر ستوں سے میسوال کیا جائے کہ زندہ موجودات کی حیات کہاں سے آئی؟ تو وہ اس کا صحیح جواب نہیں دے سکتے اور وہ دور حاضر کی منطق ودانش کے مطابق کوئی علمی اور قطعی جواب دینے پر قدرت نہیں رکھتے ، فقط یہی کہتے ہیں کہ اس کر ۂ زمین کی ابتدائی کیفیت پچھاس طرح تھی کہ اس میں خود بخو دزندگی ظاہر ہوگئی ۔حالانکہ ہم گز شتہ تقریر میں حیات کی توضیحی بحث کے ضمن میں بیان کرچے ہیں کہ میسوائے ایک دعویٰ بلادلیل کے پچھی نہیں ہے، نیز ماہرین اور محقیقن کی ایک بہت بڑی جماعت اس نظر یئے کو بالکل غلط قرار دیتی ہے۔

کتاب تاج العروس اورلسان العرب میں قیوم کا ایک اور معنی بیان ہوا ہے القیو مرھو الاقائم بنفسه مطلاقا لا بغیر کا وھو مع ذالك یقو مربه کل موجود قیوم وہ ذات اقدس اللی ہے کہ اپنے تمام صفات كمال كے ساتھ نود بخو دقائم ہے، وہ سی غیر کی طرف معمولی سااحتیاج بھی نہیں رکھتی اور تمام موجودات عالم اور پوراجہان مستی اس ذات مقدس كے سہارے قائم ہے۔ ممكن محتاج واچ سے

کتب کا فلسفہ میں ایک بحث آتی ہے کہ ممکن الوجود جو واجب الوجو دکا محتاج ہوتا ہے، اس کی احتیاج کی وجہ اس کا حدوث ہے یا اس کا امکان؟ بالفاظ دیگر آیا ممکن فقط اپنے وجود میں آنے کے لئے واجب کا محتاج ہوتا ہے یا وہ اپنے ممکن الوجود ہونے کی وجہ سے ہمیشہ واجب کا محتاج رہتا ہے۔؟

بعض کا خیال ہے کہ ممکنات کا خداوند تعالیٰ کی طرف مختاج ہونا فقط اس لئے ہے کہ ہر ممکن لباس وجود کے ساتھ آراستہ ہونے اور جہان مستی میں قدم رکھنے میں پر وردگار کا محتاج ہوتا ہے۔ جب تک خدااس کو وجود نہ بخشے وہ موجود نہیں ہوسکتا ،لیکن اس کے بعد وہ واجب الوجود خدائے تعالیٰ کا محتاج نہیں رہتا۔ چنانچہ وہ اس کی بی مثال دیتے ہیں۔ کہ جیسے ایک ممارت اپنے تحقق اور وجود میں آنے کے لئے ایک معمار کی محتاج ہوتی ہے،لیکن جب وہ بن جاتی ہے تو پھر اپنی بقاء میں اس معمار کی محتاج محارب ہو تھی عمارت موجود رہ سکتی ہے۔

لیک معروف فلسفی حکیم سبز داری اس نظریے کوغیر صحیح قرار دیتے اور فرماتے ہیں کہ ممکن کی واجب کی طرف احتیاج کا سبب امکان ہے نہ کہ حدوث یعنی ممکن الوجود چونکہ ممکن ہے اس لئے واجب کا محتاج ہے، لہذاوہ ہر جگہ اور ہر حال میں ہمیشہ واجب الوجو دکی عظیم درگاہ میں نیاز مند، محتاج اور فقیر ہے ۔ اس کی اس امکانی احتیاج سے اس کے حدوث اور پھر بقاء میں کوئی فرق نہیں، یعنی وجود میں آنے، موجود رہنے اور پھر باقی رہنے میں وہ مسلسل واجب کا محتاج ہے۔ ايت الكرى: آسانى پيام توحيد

لایفرقالحںوث والقاء اذلہ یکن للمہ کن اقتضاء (ممکن کے لئےاپنے حدوث اور بقاء میں کوئی فرق نہیں کیونکہ ممکن کے ہاں اقتصاء بی نہیں ہے )

پھر آپ عمارت اور معمار والی مشہور مثال کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں اس عمارت کوخودان کہنے والے صاحبان کے سر پر گرائے دیتا ہوں۔ چنا نچہ اس کی توضیح یوں کرتے ہیں کہ میہ مثال مثل یعنی مور دمثال سے تطابق نہیں رکھتی معمار کی عمارت سے وہ نسبت نہیں جو واجب الوجو دکی نسبت ممکن سے ہے۔ کیونکہ معمار عمار کی ہستی کو وجو دمیں نہیں لا تا، بلکہ اس کا کا م ہیہ ہے کہ وہ مواد جو پہلے سے دنیا میں موجود ہوتا ہے، اسے اپنے فن اور ہاتھوں کی محنت کے ساتھ جمع کرتا ہے۔ یعنی وہ واد یہ ال لوہ وغیرہ کو اکٹھا کرتا ہے اور بالآخرا سے ایک عمارت کی شکل میں ڈھال دیتا ہے۔ پس وہ معمار اس عمار کی علت معدہ ہے۔ اس کے بعد اس عمارت کی ہیں موجود ہوتا ہے، اسے اپنی فن اور ہاتھوں کی محنت کے ساتھ جمع کرتا ہے۔ یعنی وہ ایڈیل کر کر کی پتھر اور کو ہو اکٹھا کرتا ہے اور بالآخرا سے ایک عمارت کی شکل میں ڈھال دیتا ہے۔ پس وہ معمار اس عمار کی علت معدہ ہے۔ اب اس کے بعد اس عمارت کی ہتاء کا اس معمار سے تعلق نہیں ، بلکہ اس کی ہتاء اس مصالے۔ مٹی۔ گارا۔ چونا۔ سینٹ وغیرہ کی باہ می گرفت کی محمار۔ اس عمارت کی نظامی معار ہے کا نہ ہیں ڈھال دیتا ہے۔ پس وہ معار اس عمار کی علت معدہ ہے۔ اب اس معمار۔ اس عمارت کی نظامی معار سے تعلق نہیں ، بلکہ اس کی ہتاء اس مصالے۔ مٹی۔ گار ا۔ چونا۔ سینٹ وغیرہ کی باہ می گرفت کی معمار۔ اس عمارت کی دیت کی کی نظامی ہیں ڈھال دیتا ہے۔ پس وہ معمار اس عمار کی خوت ہو جب ہی ہو دی ہیں ہیں میں میں کر میں ہم معار ہو ہو ہوں ہیں ہو ہوں کی باہ می گرفت کی معمار۔ اس عمارتی مصالے اور اس کے اندر باہ می گرفت کی ساری خاصیت کا خالی اور منو خریفتی ہوں کی ہوں کی سال کی متال

سیم سبزواری مین کی داجب سے تسبت کی وضاحت کے لیے سامیداد صاحب سامید کی متال پیں کرنے اور قرمائے ہیں:۔ ہر سامیصا حب سامید کا بلاقید و شرط تابع محض ہے۔ وہ سامید دارشک کے پیدا ہونے سے پیدا ہوتا اور اس کے باقی رہنے تک باقی رہتا ہے۔ اس کی حرکت کے ساتھ حرکت کرتا ہے اور اس کے ظہر نے سے ظہر جاتا ہے۔خلاصہ میہ کہ سامیداز خود کچھ بھی نہیں جو کچھ ہے وہ دراصل سامید دارشکی ہے۔

كائنات كوقائم ركصح والا

فلسفے کا بیدستلہ دینی منطق میں'' کلمہ قیوم'' کے زیر بحث معانی کے ذریعے سے داخل ہوا ہے۔ جیسا کہ کتاب تاج العروس اور لسان العرب میں ہے کہ'' کلمہ قیوم'' خداوند تعالیؓ ہے جو بذات خود قائم ہے اور کسی غیر کا معمولی حد تک بھی محتاج نہیں ،لیکن تمام موجودات کا سُنات اس کی ذات مقدس کے باعث قائم اورا پنی جگہ پر برقرار رہیں۔

متیجہ بینکلتا ہے کہ بیہ جہان <sup>م</sup>ستی نہ فقط اپنے موجود ہونے میں خداوند قیوم کا محتاج تھا، بلکہ اس جہان کا قیام اوراس کا سُات کا نظام بھی اس کی ذات اقدس سے وابستہ ہے۔ ہاں اس باری تعالیٰ کا فیض لخطہ بہلخطہ اور دائمی طور پر اس پورے جہان تک پنچ رہا ہے اور وہ اس کی قدرت سے برقر ارہے۔

> ا گرىنازى كىنداز ھەرفروريزنى قالھبا (اگرنازكري توبيسارےقالب اورسانچ گركرتباہ ہوجائىس)

> > 🗉 شرح منظومه سبز واری ص ۲۶

المحيج المحير المحتفي واحتفي المحتفي المح

اس دائمی فیض اورسلسل ربط کوقارئین کے سامنے روثن کرنے کے لئے ایک مثال یوں پیش کی جاسکتی ہے:۔ دیکھتے پی کلی اپنے مرکز یعنی بکلی گھر سے پولوں۔ تاروں اور دیگر آلات کے ذریعے ہر طرف روانہ ہوتی ہے اور آپ دیکھتے ہیں کہ ایک لمحے میں کئی لاکھ بلب اور ٹیو بیں روثن ہوجاتی ہیں۔ ہزاروں لاؤڈ سپیکر بولنے لگتے ہیں، کارخانوں میں سینکڑ وں مشینیں متحرک ہوجاتی ہیں اور لا تعداد کارکنان اسی بجلی کے سہار اپنے اپنے شعبوں میں کام شروع کر دیتے ہیں۔ مختصر یہ کہ بجلی کے رواں ہونے سے گویا پورے معاشرے کے وجود میں ایک زندگی دکھائی دینے لگتی ہے اور متمدن دنیا میں ایک ہم ہمی پیدا ہوجاتی ہے۔ بچلی میں مسلسل ار الطہ

تا ہم واضح ہے کہ صرف بلیوں اور ٹیو بوں کے روش ہوجانے، لا وُڈ سپیکروں کے آواز دینے اور مشینوں کے حرکت میں آ جانے سے ہماری وہ احتیاج ختم نہیں ہوتی کہ جو ہم بجلی گھر سے رکھتے ہیں۔ بلکہ ضروری ہوتا ہے کہ بجلی کے لئے ہمارا بیر الطہ بجلی گھر سے مسلسل اور دائی طور پر قائم رہے۔ تا کہ ہماری بیروشنی اور حرکت و فعالیت کی کیفیت برقر اررہ سکے۔ اگر بجلی گھر سے ہمارا بیر الطہ ایک لیچے کے لئے بھی ٹوٹ گیا اور بجلی نہ پنچی تو ہماری ساری مشینیں رک جائے گی، بلب بچھ جا نمیں گے اور لا وُڈ سپیکر ب گے۔ یوں معلوم ہوا کہ بلب مشینیں اور دیگر ساری چیزیں جہاں اپنی روشنی اور حرکت کے لئے ہی اور لا وُڈ سپیکر بے آواز ہو جا نمیں روشنی کی بقاء واستمرار میں بھی اس مرکز سے دائی فیض پانے اور اس سے رابطہ برقر ارر کھنے کی محکم کی محکم کی ہے ہی ہ

### التدتعالى كادائمي فيض

یہ سارا جہان ہتی ایپ طبیعی نظام اور حیرت انگیز ترتیب کے ساتھ ای خدادند کے نور سے وجود میں آیا اور اسی کے نور سے منور ہوا ہے اور اسی ذات احدیت کے فیض لامحد ود سے انہیں خلعت وجود نصیب ہوئی ہے۔ لیکن ان ممکنات کی اللہ تعالیٰ کی طرف یہ احتیاح یہیں ختم نہیں ہوجاتی بلکہ انہیں ہمیشہ ضرورت لاحق رہتی ہے کہ یہ فیض متو اتر اور مسلسل طور پر برقر ارر ہے۔ تا کہ یہ ظلیم کا منات قائم رہ سکے اور اس کی بیتکوینی حرکت تسلسل واستر ارکے ساتھ باقی رہے اور ' قیوم' کا معنی بھی یہی ہے۔ یعنی رب العزت جہان اور اس کے باسیوں کو بیغت حطافر مائی اور پھر وہ اس پر اپنی نظر عنایت رکھے ہوئے ہے۔ پس بیو الم اس ذات حق تعالیٰ کے زیر

قال على عليه السلام: كل شيئي خاضع له وكل شيئي قائم به

امام علی علیہ السلام نے فرمایا:۔تمام موجودات عالم اپنے خالق اللہ تعالیؓ کی باعظمت درگاہ میں سرتعظیم جھکائے ہوئے ہیں اوراس جہان کی ہرشکی اس کے دائمی فیض اور سلسل نظر کرم کے صدقے قائم اورزندہ ہے۔

🗓 نېچ البلاغه خطبه ۱۰۸

ايت الكري: آساني پيام توحيد

دعااورمردان خدا

اگرچہ اللہ تعالی پریقین رکھنے والے مردان خدا ہر مقام پر اس کی طرف متوجہ رہتے اور اس کی قدرت لا یزال سے استعانت کرتے رہتے ہیں۔لیکن ہرا یسے وقت میں جب وہ سکین حالات سے دو چار ہوں تو وہ اللہ تعالی سے اس کی مقدس نام''حی قیوم'' کے ذریعہ مدد طلب کرتے ہیں۔ یوں وہ اس کے نام کے وسلے سے اس کی مخصوص عنایات کوا پنی طرف منعطف کرنے میں کامیاب ہوجاتے ہیں اور باری تعالی کے فیض سے اپنی ان سخت ترین مشکلات کو دورکر لیتے ہیں۔

قال على عليه السلام: لما كان يوم بدر جئت انظر ما يصنع النبى (ص) فاذا هوا ساجد يقول (ياحى ياقيوم) فترددت مرات وهوا على حاله لا يزيد على ذالك الى ان فتح الله له <sup>[]]</sup>

امام على عليدالسلام فرماتے ہيں: ۔ جنگ بدر كردز ميں بيد كيھنے آيا۔ كەحضرت رسول اكرم اس وحشت انگيز كيفيت اوران طاقتور دشمنوں سے مقابل كيا تدبير كرر ہے ہيں۔ تب ميں نے ديكھا كہ آپؓ نے سرسجد ميں ركھا ہوا ہے اور سلسل' 'ياحى يا قيوم پكار رہے ہيں' ميں كئى بار گيا اور واپس آياليكن آپ نے اسى طرح سرسجد ميں ركھا ہوا تھا اور' ياحى يا قيوم' كے علاوہ پچھ نہ كہتے تھے۔ آپ اس ذكر مقدس كوبار بارد ہراتے رہے اور بالآخر خدا وند تعالى نے آپ كواس جنگ ميں فتح وكام ميابى عطافہ مادى ہے ت

جروتفویض کے بین بین

'' قیوم'' کی صفت جس معنی کے لحاظ سے اب زیر بحث ہے اس سے مسلد جبر واختیار میں '' امر بین امرین'' کی حقیقت بھی روثن ہوجاتی ہے۔ چنانچہ اتمہ اہل بیت علیہم السلام سے مروی احادیث کی اساس پر'' قیوم'' سے جو معنی مستفاد ہوتا ہے، اس سے میہ اتم ترین مسلہ بھی واضح ہوجا تا ہے۔

عن ابى عبدالله عليه السلام قال: لا جبرو لا تفويض ولكن أمربين أمربين قربين ت امام جفر صادق عليه السلام فرمات بين: لوگ نة تواپن افعال مين مجبور و باختيار بين اور نه بى كمل طور پر مختار بين كه سب پح ان ك سر دكرديا كيامو، اپنا پنام امور مين وه جروا فتيار كين مين ايك حدوسط پر بين -عن بعض أصحابه عن أبى عبد الله عليه السلام قال: سئل عن الجبرو القدر فقال: لا جبر ولا قدر ولكن منزلة بينها فيها الحق التى بينها لا يعلمها الا

تفسیرروح البیان ج اص ۲۷
۲۷ ایکافی ج اص ۱۹ - ۱۵۹



العالم أومن علمها اياد العالم 🔟

امام جعفرصادق علیہ السلام سے سوال ہوا:۔لوگ اپنے افعال واعمال میں مجبور ہیں یا مختار ہیں؟ آپ نے فرمایا:۔نہ جبر ہے اور نہ ہی کممل اختیار بلکہ ان دونوں کے بین بین ایک منزل ہے کہ حق اسی منزل میں ہے اور اس درمیانی مر حلے کا ادراک کرنا ایک عالم کا کام ہے یاا یسے شخص کا جسے سی عالم نے تعلیم دی ہو۔

آ زادی عمل اور مطلق اختیارا پنے واقعی اور حقیقی معنی میں فقط اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس سے مخصوص ہے۔خداوند تعالیٰ ہی وہ ذات مقدس ہے کہ اس کا ارادہ واختیار اس کی ذات سے قائم ہے اور وہ کسی شکی یا کسی شخص کا محتاج نہیں ہے۔ وہی ایسی ہستی ہے کہ جو پچھ چاہے اسے پوری آ زادی اورا ختیار کے ساتھ عمل میں لاسکتا ہے اور جس چیز کے بارے میں جوارا دہ کرے اسے عملی جامد پہنا سکتا ہے، کیونکہ وہ بلاقید و شرط اور مرید ہے۔ اس پورے عالم ہستی میں کوئی بھی اس طرح کی آ زادی اورا ختیار کا مالک نہیں ہے اور ' قیوم'' کے معنی کا پہلا حصد یہی ہے۔ یعنی' نقیوم' وہ خدائے تعالیٰ ہے جو اپنے تمام صفات کمال میں بذات خود قائم ہے اور کسی غیر کی طرف معمولی سی احتیاج بھی نہیں رکھتا۔

اس مرید و مختار پر وردگار نے اپنی حکیما نہ مثیت اور عالمانہ قضاء کے ساتھ ارادہ فر مایا تو اس جہان مسی کو خلق فرما دیا۔ یوں اس کے اندر مختلف موجودات کو وجود بخش دیا اور گونا گوں ذمہ داریاں ان کے سپر دکر دیں۔ ہماری بیز مین اس خداوند قدوس کے پیدا کئے ہوئے اس جہان مخلوقات میں سے ایک چھوٹی سی شک ہے اور اس کے وہ موجودات بھی جو اس خالق نے اس میں خلق فرما دئے ہیں۔

تكوينى جبر

ی کر کارض اور اس کے احاط میں بیشتر موجودات ایسے ہیں جوابین سپر دکئے گئے کا موں میں مجبور ہیں اور ازخود معمولی سا ارادہ واختیار بھی نہیں رکھتے۔ اللہ تعالیٰ کے قطعی ارادے اور آ فرنیش میں اس کے جرتکویٰ نے ان کے کام معین فرما دئے۔ اور ہر کر کہ زمین بالبجر چکر لگار ہا ہے، زمین کی کشش جاذبہ پتھر یالکڑی وغیرہ کو بالجبر اپنی طرف تھینچ لیتی ہے اور پتھر لکڑی بالجبر زمین کی کشش میں آ کر نیچ گرتے ہیں۔ سمندروں اور دریاؤں کا پانی بالجبر آ فتاب کی شعاعوں سے بخارات میں بدل جاتا ہے اس طرح درخت بالجبر نشود نما پار ہے ہیں، پتول پتل دے رہے ہیں اور بالجبر کمز ور ہوتے اور مرجاتے ہیں۔ خلاصہ سے کہ تما میں تا ہے اس طرح درخت بالجبر ہود نما پار ہے ہیں، پتول پتل دے رہے ہیں اور بالجبر کمز ور ہوتے اور مرجاتے ہیں۔ خلاصہ سے کہ تما م کلویٰ قدانین وضوا اط بالجبر جاری ہود ہو ہیں اور کوئی موجود ان تکویٰ فرائض کی انجام دہی سے انحراف اور سرتش کرنے کی قدرت نہیں رکھتا۔ انسانی بدن بھی اپر جاری افعال تکویٰ دستور وقوا عدے مطالق بالجبر انحام دہی سے اخراف اور سرتش کرنے کی قدرت نہیں رکھتا۔ انسانی بدن بھی اپن مواد خان میں دیں ہول پھی دور ان کویٰ بالجبر اور موجود ان اور سرتش کرنے کی قدرت نہیں رکھتا۔ انسانی بدن بھی اپر م

🗉 الكافي جاص ١٦\_١٩

المحيد المري المري الماني بيام توحيد المحيد المحي

ہوتا ہےاورنومولود بالجبر بڑا ہوتا ہے۔ جوان بالجبر ادھیڑ عمر بنتا ہے پھر بوڑ ھا ہوجا تا ہےاور بالآخر بالجبر مرجا تا ہے۔ان اعضاء میں سے کوئی ایک بھی اپنے تکوینی فرائض کی انجام دہی سے انکارنہیں کرسکتا۔

یہ تمام موجودات اوران کے تمام اعمال جویہ بالجبرانجام دیتے ہیں، یہ سب خداوند تعالیٰ کی عنایات کا پر تو ہیں ہاں لطف خدا سے ان کا وجود باقی ہے اوراتی کے کرم کے صدقے بیا پنے جبری اعمال کو انجام دے رہے ہیں مختصر یہ کہ یہ سب موجودات اوران کے سارے افعال اس ذات لا یز ال الٰہی کے ساتھ قائم اور وابستہ ہیں اور یہی '' قیوم'' کا معنی ہے کہ تمام موجودات عالم اور پورا جہان ہستی اس ذات مقد س کے ساتھ قائم اور بر پا ہے۔

#### بشر کے اختیاری اعمال

**بال:** آ دمی اپنے بدن کے طبیعی اور جبر می افعال کے ساتھ ساتھ کچھ دیگر انٹمال کا بھی ما لک ہے کہ جن کی انجام دہی میں وہ مجبور نہیں ہے بلکہ وہ ان کواپنے ارادہ داختیار کے ساتھ کر بھی سکتا ہے ادراپنے ارادہ داختیار کے ساتھ ہی چھوڑ بھی سکتا ہے۔

مثلاً ہاتھ کاطبیعی اور جبری عمل بیہ ہے کہ خون اس کی رگوں میں خود بخو ددوڑ تا ہے اوراس کے ذریعے ہاتھ کی زندگی محفوظ ہے۔ لیکن اس کا اختیاری عمل بیہ ہے کہ کسی گری ہوئی چیز کو اٹھا کر جیب میں ڈال لے یا کسی دوسرے انسان کی کمک کرے اوراس کو موت سے بچالے۔ نیز ہاتھ اس پر قا در ہے کہا پنی انگلیوں کو بند کرے، ان سے ایک مکا بنائے پھر کسی کمز ورکے کے سر پر مارے اور اس کی زندگی کا خاتمہ کردے۔

ہم سب جانتے ہیں کہ پہلے کام یعنی دوران خون میں ہمارے ارادے واختیار کامعمولی سادخل بھی نہیں اور یطبیعی عمل قضاء الٰہی کی بنیاد پر بالجبر انجام پا تا ہے، لیکن دوسرے کام میں ہمارے عزم وارادہ کا دخل ہے۔ میہ ہم ہیں جواپنے ارادہ واختیار سے گرے ہوئے کو پناہ میں لیتے اوراس کومرنے سے بچا لیتے ہیں۔ میہ ہم ہی ہیں کہ اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ کسی بنچ کے سر پر گھونسہ دے مارتے اوراس کولل کردیتے ہیں۔

ہمارے بید دوسر فی سم کے اعمال ہی ہیں جواللہ تعالیٰ کے قوانین شریعت میں ہماری شرعی تکلیف کا مورد قرار پاتے اور ثواب وعقاب کا باعث بنتے ہیں، اسی طرح بشری قوانین اور عقلائی موازین میں ان پر رواونا روا کا عنوان آتا ہے اور ان کے فاعلین جزاوسزا کے ستحق قرار پاتے ہیں۔

پس انسان کے بیعی اعمال کاارادی واختیاری اعمال سے فرق واضح ہو گیا، یعنی طبیعی اعمال مثلاً جسموں میں خون کا دوران بیہ سب قوانین خلقت کی بنیاد پر بالجبر تحقق ہوتے ہیں لیکن ارادی واختیاری اعمال مثلاً بے گناہ کے منہ پر تھپڑ مارنا بیہ جبری نہیں، بلکہ افعال آ دمی کے اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ انجام پاتے ہیں۔

یے فرق واضح ہونے کے بعداب امام جعفر صادق علیہ السلام کا فرمان برحق ثابت ہوتا ہے کہ انسان کے تما ماعمال جری نہیں

ايت الكري: آساني پيام توحيد 🖉 🖓 🖓 🖓 🖓

بلکہان میں اپنے ارادہ داختیار کے تحت بھی ہیں ہاں تو آپ نے کیوں فرمایا کہ نہ جر ہے نہ اختیار بلکہان دونوں کے بین بین حدوسط ہے اور اس کی وجہ داضح ہے:

#### خدااور بشركاختيار كافرق

اس تشریح کے ساتھ ثابت ہوا کہ اختیارا پنے واقعی اور حقیقی معنی میں ذات اقد س الہی کے ساتھ مخصوص ہے اور بیر خداوند قد یر ہے جو بذات خود قائم ہے اور اس کا اختیار بھی خود اس کی ذات سے قائم ہے۔وہ کسی بھی شکی یا کسی بھی شخص کے ساتھ وابستہ اور اس کا محتاج نہیں ہے لیکن انسان بذات خود قائم ہے اور اس کا اختیار بھی خود اس کی ذات سے قائم ہے۔ وہ کسی بھی شنگ یا شخص کے ساتھ وابستہ اور اس کا محتاج نہیں ہے لیکن انسان بذات خود قائم ہیں بلکہ اس کا وجود اور اس کا اختیار اور د

انسان بھی کرہ زمین کے دیگر موجودات کی مانند مثبت الہٰی کے ساتھ پیدا ہوا ہے، البتہ اس فرق کے ساتھ کہ دیگر تما طبیعی موجودات کے بارے میں پہلے خداوند تعالیٰ نے یہ چاہا کہ وہ وجود میں آئیں اور دوسر ے مرحلے میں یہ چاہا کہ ان کے اعمال بالجر بلا اختیاران سے انجام پذیر ہوں لیکن انسان اس طرح نہیں ہے اور اس کے بارے میں اولاً یہ چاہا کہ وہ وجود میں آئے اور ثانیاً یہ چاہا کہ اس کے تمام ارادی اعمال خود اس کے اپنے ارادہ واختیار سے صادر ہوں۔

اسی لئے حدیث کے پہلے حصے میں امام علیہ السلام نے فرمایا:۔''لاجر'' بنی بشراپنے اعمال میں دیگر طبیعی موجودات کی طرح مجبور نہیں ہے انسان کے ارادی کا ماس کے طبیعی اعمال کی مثل تکوین کے جبر کے نتیجے میں واقع نہیں ہوتے۔ بلکہ اس کے تمام اختیاری افعال خوداس کے اپنے ارادہ واختیاراور اس کی اپنی خواہش و مرضی کے مطابق صادر ہوتے ہیں۔

حدیث کے دوسرے حصے میں فرمایا:۔''ولاتفویض' یعنی بشراپنے ارادی کا موں میں بھی علی الاطلاق ہرطرح کی آزادی و اختیار کا مالک نہیں، کیونکہ انسان سرتا پا محتاج اور ذات خدا سے وابستہ ہے۔وہ خود اس کی عقل وارادہ، اس کا عزم وتضییم اور اس کے قوائے ظاہر بیہ باطنی پختصریہ کہ دہ اپنے پورے مادی وومعنوی سرمائے میں خداوند تعالیٰ کامملوک اور اس کی ذات لا یزال کے ساتھ قائم ہے، پس جواس طرح کا موجود ہووہ آزادی مطلق کا مالک کیسے کہلا تاہے؟۔

امام علیہ السلام نے اس حدیث کے تیسرے حصے میں فرمایا: والکن اُمر بین اُمرین یعنی بشر نہ مجبور مطلق ہے اور نہ مختار مطلق، بلکہ وہ نسبتی آزادی واختیار کا مالک ہے کہ جو جبر واختیار کے درمیان ایک حدوسط ہے۔تمام اچھے یا برے کا م جو وہ خود انجام دیتا ہے۔اپنے ارادہ اختیار سے انجام دیتا ہے۔لیکن وہ قدرت ونوانائی جوان اعمال کے تحقق پذیر ہونے کی بنیاد اور اصلی موجب بنتی ہے وہ اس خالق حقیق کی طرف سے ہے۔

عن احدين محمدين ابي نصر قال قلت لأبي الحسن الرضاعليه السلام ان بعض

المحالي المركبي المركبي المواجع المحالي المحالي

اصحابنا يقول باجبر وبعضهم يقول بالاستطاعة قال فقال لى اكتب بسم الله الرحمن الرحيم قال على بن الحسين عليه السلام قال الله عزوجل يا بن آدم بمشيى كنت انت الذى تشاو و بقوتى اديت الى فر ائضى و بنعمت قويت على معصيتى <sup>[1]</sup>

ابن ابی نفر کہتا ہے: ۔ میں نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کیا کہ ہمارے بعض دوست جبر کے اور بعض اختیار کے قائل ہیں ۔ پھر ان سے درخواست کی کہ آپ اس بارے میں حق مطلب کو بیان فرما تحیں ۔ تب حضرت نے تحکم دیا کہ کھو: بسم اللہ الرحمن الرحیم ۔ حضرت امام سجاد علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ۔ تو میر می مشیت کے ساتھ ارادہ و خواہش کا مالک ہوا ہے ۔ تو میر کی عطا کردہ قوت کے ساتھ میرے واجبات کو ادا کرتا ہے اور میری ہی دی ہوئی نعمت کے صدقے میر کی نافر مانی پر قادر ہوا ہے۔

#### دوبنيادى مطالب

اس حدیث میں جروا ختیار کی بحث کے متعلق دوبنیا دی مطالب کی طرف اشارہ ہوا ہے۔ اول: بشر کے آزاد بدن کے متعلق اشارہ ہے۔ دوم: اس طاقت کے متعلق جے انسان اپنی آزادی کو استعال کرنے کے لئے کام لاتا ہے۔ پہلے چھے میں خداوند تعالی نے بشر کی مشیت و آزادی کو اپنی مشیت سے وابستہ کیا ہے۔ وہ در حقیقت بیفر مار ہا کہ ان فرزند آدم! میں نے ارادہ کیا کہ ایک ارادہ احتیار کھنے والے موجود کو خلق کروں اور تجھے پیدا کیا۔ پس تیر الرادہ و مشیت پر قدرت رکھنا میری اس مشیت کی وجہ سے ہے جو میں نے تیری خلقت کے بارے میں کی ہے۔ دوسرے جھے میں فر مایا کہ ان فرزند آدم! تو جواپ ان مشیت کی وجہ سے ہے جو میں نے تیری خلقت کے بارے میں کی ہے۔ دوسرے جھے میں فر مایا کہ اندازہ دار ہوا پن میں ا اختیار اور آزادی کے ساتھ کام لیتا ہے اور اپنی اراد دے کر ساتھ نیکی و بدی کو انجام دیتا ہے۔ تو جدر کھ کہ تیری کام کرنے کی میں تک رہ میری طرف سے ہے، تو میری دی ہوئی قدرت کو اپنی ارادہ وہ مشیت کے ساتھ میری اطاعت میں استعال کرتا ہے یا میری مخالفت میں

اس وضاحت کے ساتھ' امریین امرین' کامنہوم واضح ہوجا تاہے۔ کیونکہ ایک طرف سے اللہ تعالیٰ نے بشر کوآ زاد دو مختار خلق فرمایا ہے۔لہٰذا آ دمی آ فرنیش کی بنیادی نگاہ کے لحاظ سے مجبور موجودات کی فہرست میں شامل نہیں ہے۔ دوسری طرف سے بشرک آ زادی دمشیت خداوند تعالیٰ کی معیشت سے وابستہ ہے اور وہ اپنی آ زادی کو استعال میں لانے کے لئے جو طاقت صرف کرتا ہے وہ بھی خداوند تعالیٰ کی طرف سے ہے اور بیازخود مستقل طور پر کچھ بھی نہیں رکھتا۔ بتیجہ بینکاتا ہے کہ بشرا پنی خلق کی بنیاد میں جارہ وہ تا ہے۔

الکافی ج<sub>ا</sub>ص ۱۵۹

سے جدا ہے، کیونکہ یہ جرمطلق کی منزل سے پارہو چکا ہے۔لیکن یہ منتقل آ زادی اور اختیار طلق تک بھی نہیں پہنچا اور نہ ہی پہنچ سکے گا۔ بشرمسلسل ایسی منزل میں ہے اور رہے گا جو جبر واختیار کے درمیان میں ہے۔' بحول الله و قومی اقدومہ واقعدں'' اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی قدرت وطاقت کے ساتھ کھڑا ہوتا ہوں اور بیٹھتا ہوں۔

#### نه مجبور ند مختار

ہیہ ہے'' امریین امرین' کی مکمل تصویر۔ کہ اٹھنا اور بیٹھنا دوایسے کا م ہیں جنہیں انسان اپنے ارادے واختیار سے بحالا تا ہے اور وہ ان میں مجبور نہیں ہے لیکن یہی اختیاری عمل وہ ایک ایسی طاقت کے ذیر یعے انجام دیتا ہے جو خداوند تعالیٰ سے مربوط اور اس کی عطا کردہ ہے۔ پس انسان اپنے اٹھنے بیٹھنے میں بھی نہ مجبور مطلق ہے اور نہ ہی مختار مطلق بلکہ حد وسط میں ہے کہ عکم انسان کا اور طاقت خدا کی عطا کردہ ہے۔

خلاصہ بیکہ' قیوم'' کے اس تیر ے معنی کے پیش نظر کہ بیسارا جہان ہستی اور اس کے موجودات اللہ تعالیٰ کی ذات مقد س سے موجود اور قائم ہیں۔ اس مسئلہ جبر واختیار کی بحث میں ' امر بین امرین' کے مفہوم کی تفسر وتوضیح ہوجاتی ہے۔ کیونکہ اس تشریح کے مطابق اللہ تعالیٰ نے بشر کو آزاد پیدا فر مایا اور وہ اپنے اچھے یا برے کا موں میں مجبوز نہیں ہے، بلکہ انہیں اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ انجام دیتا ہے۔ لیکن انسان کا اصل وجود اور اس کی ساری طاقتیں اس ذات قیوم کے ساتھ قائم ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ بشر اپنے عمل میں آزاد کی مطلق کا مالک نہیں، بلکہ سبتی آزادی رکھتا ہے اور ایک ایسی مزل میں ہے کہ جو جبر مطلق اور اختیار مطلق کے بین بین ہے۔

یہاں قیوم کے معانی سے تین معانی بحث و گفتگو کا مورد قرار پا چکے ہیں اوران میں سے ہرایک کے متعلق توضیح بھی کی گئ ہے۔لیکن لغت اور نفاسیر کی کتب میں اس لفظ کے کٹی اور معانی بھی آئے ہیں۔ چونکہ ہم ان کا ذکر اور ان کی تشریح کر نا ضروری نہیں سمجھتے ،اس لئے انہیں چھوڑ رہے ہیں۔ابہم اس نتیج کو بیان کرتے ہیں جوتو حید عباد تی پر مرتب ہوتا ہے۔

شرك سےرمائی

سابقہ مباحث سے واضح ہو گیا ہے کہ آیت الکرس کا اصلی مقصد لوگوں کو حقیقی معبود کی عبادت کی طرف ہدایت کرنا اور شرک یعنی ناجا ئزبند گیوں سے نجات دلانا ہے۔ بیہ مقد س مقصد تبھی حاصل ہو سکتا ہے کہ لوگوں کی سوئی ہوئی عقلیں بیدار ہوجا ئیں اور وہ جعلی اور خود ساختہ معبودوں کے بارے میں فکر کریں۔تا کہ وہ اپنی گردنوں میں ہاتھوں ڈالے ہوئے عبودیت کے طوقوں کو دور کردیں اور اس ذلت ورسوائی سے رہائی پالیں۔ آیت الکرس میں حقیقی معبود کے لئے جو صفات بیان کی گئی ہیں،ان میں سب سے پہلی صفت حیات ہے کہ دول کی 'عقول کو المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

متوجہ کر تا اورلوگوں کو بتا تاہے کہ بشر کا معبود زندہ اور حی ہونا چاہئے ۔ اب بت پر ستو! جب تم خود اس خاکی کرے کی زندہ اور کمال یا فتہ مخلوق ہوتو کچھ سو چوتو سہی کہ کیا بیعظی بات ہے کہ ایک زندہ انسان ایک بے جان شکی کی پر ستش کرنے لگے اور اس کا بندہ بن بیٹھے؟ کیا عقل وخرد تمہیں اجازت دیتی ہے کہ ایک بے شعور ۔ نابینا ۔ نادان ۔ بہرے اور جامد جسم کے سامنے اپنا سر بندگی اورعبودیت کے لئے جھکا دواور اس کی پر ستش کرنے لگو۔؟

آیت الکری ''<sup>ال</sup>ی'' کے ذریعے انسان کو درس دے رہی ہے کہ بت۔سورج۔ چاند اور ان کی مانند دیگر تمام بے جان معبودوں کوخدائی کی کری سے پنچ چینچ لو۔انہیں عبادت و بندگی کے کے دائرے سے باہر پیچینک دواور بشریت کوان بے جان خداؤں اورخود ساختہ معبودوں کی قیدعبودیت سے آزاد کر دو۔

آیت الکرس میں معبود حقیقی کو دوسری صفت ' قیوم' بیان کی گئی ہے، گویا تو حید عبادت کے مقام پر آیت الکرس کا در س سی ہے کہ اسلام کا مقدس آئین کے انسانوں کو ایک ایسے معبود کی پرستش کی دعوت دیتا ہے جو فقط صفت حیات کا مالک نہیں بلکہ اس کے ساتھ ساتھ قیوم بھی ہے۔

#### لائق عبادت معبود

اس صفت میں غور وفکر کرنے سے خفتہ عقول بیدار ہوتے ہیں اورلوگوں کے افکار حقیقی اور واقعی معبود کی شناخت کی کوشش میں لگ جاتے ہیں۔ چنانچہ وہ افراد جو درخت، گائے، سانپ یا کسی انسان کی پرستش میں لگے ہوئے ہیں یا کسی بھی شکی کی پوجا کرتے ہیں۔ بیصفت قیوم ان سب کو متوجہ کرتی ہے کہ عبودیت کے لائق فقط وہی ہتی ہو کتی ہے جو زندہ اور قیوم ہے اور وہ فقط اللہ تعالیٰ ک ذات اقد ک ہے۔

آیت الکرسی انسانوں کو تمجھاتی ہے کہ وہی خدابندگی اور پر سنٹ کے لائق ہے جو' قیوم'' ہے کہ جس کی حیات اس کی عین ذات اور اس کی ذات سے قائم ہے۔لہٰذا ایسے زندہ موجودات بھی معبود نہیں بن سکتے کہ جن کی اپنی زندگی وحیات ایک اورخلق کرنے والے پر وردگار کے ساتھ قائم ہو۔

آیت الکری لوگوں کوآگاہ کرتی ہے کہ عبادت و پرستش کا قابل وہی خداوند تعالیٰ ہے جس نے سارے جہان کو پیدا کیا اور تمام زندہ اشیاء کوخلق کیا ہے۔ان کوزندگی کے تمام دسائل کے ساتھ آراستہ فرمایا اور ہرایک کوایسے اعضاء وجوارح اور دیگر سرمائے سے مزین کیا ہے کہ وہ اپنی زندگانی کواپنے ماحول کے ساتھ بآسانی منطبق کر لیتے ہیں اور اپنی طبیعی زندگی گزارنے اور زندہ رہنے پر قادر ہوتے ہیں۔

آیت الکری انسانوں کو می چلیم بھی دیتی ہے کہ لائق عبادت وعبودیت وہ خداوند عظیم ہے جوز قیوم' اوراز لی ہے کہ جس کا اپنا وجوداور جس کی اپنی حیات کسی نقطہ آغاز سے شروع نہیں ہوئی۔ایسے موجودات کہ جن کی طبیعی زندگی اور جن کا وجودا پنا نقطہ آغاز رکھتا ہے المحيري المري المري الماني بيام توحيد المحير المح

اور پھرایک نقطے پر جاکرا ختمام ہوجائے گا،وہ ہرگز معبودیت کے لائق نہیں ہیں۔ آیت الکرسی انسانوں کو متوجہ کرتی ہے کہ وہی خداوند پر سنٹ کے لئے موزوں ہے جو'' قیوم'' ہے۔ یہ جہان 'ستی اس کے متواتر اور دائمی فیض کے ذریعہ قائم ہے۔ ایسے موجودات جوخود فقیر اور اس خدا کی عنایت و کرم کے مختاج اور نیاز مند ہیں، وہ ہر گز معبود نہیں ہو سکتے دمختصر سے کہ آیت الکرسی نے ''المحی القیو ھر'' کی دوصفات کے تذکرے کے ساتھ لائق عبادت معبود برحق کا تعارف کر وایا ہے۔ انسان کو خدائے کی او یکانہ کی طرف متوجہ کر دیا اور تمام بے جان یا زندہ خداؤں کو مقام الوہ ہیت سے دور ہٹا کر انہیں پر ست کے دائرے سے نکال با ہر کیا ہے۔ تا کہ تمام انسان جعلی اور خود ساختہ معبودوں کی بندگی کی ذلت سے آزاد ہوجا سے اور غیر خدا کی غلامی اور عبود یت کی قدر سے خات پالیں۔





نبيدكحاساب

بىم اللدارحن الرحيم اللد تعالى كااپنى كتاب پاك ميں ارشاد ہے:۔ لَا تَأَخُذُهُ بِيدَةٌ وَأَلَا نَوْهُرٍ لِ

خداوند عالم یعنی حقیقی معبود وہ ہتی ہے کہ تھکن اونگھاور گہری نیند کا اس پرغلبہ ہیں ہو سکتا ، بید دنوں حالتیں (اونگھاور نیند ) اس کی مقدس ذات پر غالب نہیں آتیں ۔

اگرکوئی یو پیچھ کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ پروردگار عالم کے تو بہت سارے صفات سلیب ہیں اور یہاں آیت الکرسی میں ان میں سے فقط ان دوصفات کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ اس کواد کھا اور نیند نہیں آتی، صرف ان دو کے تذکر ے کی وجہ کیا ہے؟ اس کے جواب میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ جن لوگوں کے سامنے آیت الکرسی کی تلاوت کی جاتی ہے وہ زندہ اورزندگی کا مفہوم اس کا نئات کی زندہ اشیاء کے مشاہدے سے حاصل کرتے ہیں اور زندگی کے قوانین کا اندازہ اسی کر کہ زمین کی زندہ چیزوں کے پیانے سے کرتے ہیں۔ وہ یہی دیکھتے ہیں کہ تمام زندہ موجودات نبا تات ہوں یا حیوانات وانسان اپنی زندگی اور افعال زندگانی کے تحفظ کے نیند اور استراحت کرنے کے محتاج ہوتے ہیں۔ اگرانہیں نیند نہ آئی تو اس زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور موت کی آغوس میں چلے جاتے ہیں۔

# نيبد كي ضرورت

اس کر دارض کے زندہ موجودات نباتات یا حیوانات یا انسان ان سب کے لئے نیندا یک لاز می ضرورت ہے۔ آج کی ترقی یافتہ دنیاد قیق تحقیقات کے بعدای نتیج پر پہنچی اور اس پر کتابیں بھی کھی جا چکی ہیں جب کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام آج سے چودہ صد یال قبل ہی سیہ بات اپنے پیرد کارل کو بتلا چکے ہیں اور بڑی صراحت سے فرمایا۔ مامن حی الاوھو یہ منام خلا اللہ وحد معنو وجل<sup>ا</sup>

> <sup>™</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۵۵ <sup>™</sup> سفینة البحارج۲'' **ملک'**'ص۷۴

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد 💦 🗳 🗳 🗧 6

ممکن ہے لوگ اپنے اس ذہنی تعلق کی وجہ سے جوانہیں نیند کی ضرورت کے بارے میں ہے، یوں کہیں کہ ایک زندہ خدا دائمی طور پر قیوم نہیں ہوسکتا۔ قیوم تو وہ ہوتا ہے کوجس کی ذات اور اس کے تمام کمالات ، ہمیشہ اور ہر مقام میں اس ذات سے قائم اور بر پا ہوں۔ پھرایک ایسا زندہ کہ جس کی زندگی نیند سے مربوط ہے وہ تو نیند کے بغیر زندہ ہی نہیں رہ سکتا۔ کیونکہ جونہی اسے نیند آتی ہے وہ اپنے آپ سے منقطع اور بے خبر ہوجا تا ہے، اپنے فائد بے اور نقصان کی تشخیص نہیں کر سکتا۔ بلکہ اس وقت تو وہ خود کو بھی نہیں پہچا نتا اور اپنے آپ کی آگا ہی سے بھی محروم ہوتا ہے۔ پس میر کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ زندہ جو سو چکا ہے اور خود کو بھی نہیں اس کے باوجود اس کے تمام صفات کمال اور اس کا ارادہ خود اس کی ذات سے قائم ہے۔؟

نیز بیر کے قیوم کامعنی ہے دوسروں کی حفاظت کرنا یعنی قیوم وہ ہوتا ہے جوایک طرف سے خود بھی بذات خود قائم ہوتا ہے اور دوسری طرف سے تمام موجودات جہان اس کی ذات سے قائم ہوتے ہیں۔اب جبکہ ایک زندہ نیند میں چلا جاتا ہے اور وہ اپنی ذات سے بھی غافل اور نا آگاہ ہوجاتا ہے تو کیسے ممکن ہے کہ اس حال میں دیگر سارے موجودات جہان اس کے ارادے کے ساتھ قائم اور بر پاہیں؟۔

اب سوال ہیہ ہے کہ آیت الکری میں اس معبود هیقی کی بید دونوں صفتیں ''حی اور قیوم'' یکجا کیسے آگئی ہیں اوران میں بیہ ہم آہنگی کیسے مانی جاسکتی ہے؟ (اس لئے کہ کوئی زندہ نہیں ہو سکتا کیونکہ ہرزندہ کوتو نیند غافل کر دیتی ہے) کیکن عوام الناس کی طرف سے اس سوال کے پیش کئے جانے سے قبل ہی خداوند تعالیٰ نے اس کا جواب دے دیا اور''حی قیوم'' کی صفات کا ذکر کرنے کے فوراً بعد بیہ کہہ دیا''لا تاخذہ سنة ولا نوم'' یعنی او گھنایا سونا بی سب کچھاس عالم طبیعت کے زندہ موجودات کے لئے لازمی ہے اور خداوند عالم کے لئے نہیں ہے۔ پس دوا ہے، یہ نی او گھنایا سونا بی سب کچھاس عالم طبیعت کے زندہ موجودات کے لئے لازمی ہے اور خداوند عالم کے لئے نہیں ہے۔ پس دوا بی ذات سے او نگھا اور نیند کی ضرورت کو سلب کرنے کے ذریعے بیہ بات سمجھا نا چاہتا ہے کہ خداوند تعالیٰ کی زندگی اس کرۂ ارض میں بسخ والے زندہ موجودات کی طرح نہیں ہے۔ اس لئے تو اس کی ذات مقد س انگھر۔ نیند۔ اور دیگر تما م ایسے عوارض سے منزہ اور میں اینے والے زندہ موجودات کی طرح نہیں ہے۔ اس کے ایکھر ان گھرا ہوں ہے ہیں اور انگھر اور دیند کی خرورت کو اور میں ہے کہ اور خریند کی خرورت کو ہے ہیں ہیں بی معلی ہے تھا ہے ہیں ہو ہوں ہیں ہے ہو ہے سے میں بی ہے ک

نينداورتجد يدقوى

زندگی کی نیند سےوابستگی

اس عالم طبیعت سے نبا تات حیوانات اور انسانوں کی زندگی مادے ارزندگی کے مالیکیول کے ساتھ قائم ہے۔ اسے پچھ وقت تک محنت اور فعالیت کے بعد نیند کی ضرورت اور اپنی قو توں کی تجدید کرنے کی احتیاج لاحق ہوتی ہے۔ چونکہ پر وردگار عالم تمام مادی نقائص سے منزہ ومبر کی ہے، اس لئے وہ نہ تو تھکتا اور کمز ورہوتا ہے اور نہ ہی اسے تجدید قومی کی ضرورت پڑتی ہے۔ وہ ایسا حی و قیوم ہے کہ اونگھاور نیند کے غلبے میں نہیں آتا، اس کی ذات کے حریم مقدس میں سستی کا دخل ہو سکتا ہے۔ البتہ بڑے بڑے علاء کی عقل اور التي الكرى: أسمانى بيام توحيد المحفظ الم

بزرگ ترین دانش وروں کاعلم وفکر اس عظیم ذات کی زندگی کو سیحضا ور اس کی عظمت کا انداز ہ لگانے سے عاجز اور نا تو ال ہے۔ فلسذا نعلم عظمت الا انا نعلم انت حی قیوم لا تأخذ ک سنة ولا نوم <sup>[1]</sup> امام علی علیہ السلام اپنے ایک خطبہ میں ذات حق تعالیٰ کی خدمت میں عرض پر واز ہیں: خدایا: ہم تیری عظمت و بزرگی کی حقیقت وکنہ پر آگاہ نہیں ہیں۔ ہم تو فقط ہی جانے ہیں کہ تو زندہ ہے، خود بخو دقائم ہے اور سارا جہان تیری ذات کے ساتھ قائم ہے، نہ تو تحصے اور تہ ہی تجھ پر نیند غالب آتی ہے۔ نیز اور اس کے اسباب کی معرفت ماضی وحال ہر دور میں ماہرین کی تحقیق کا موضوع رہی ہے اور اس بارے میں ان کے نظریات میں اختلاف بھی سامنے آتار ہا ہے، نیند کی حقیقت کو دوشن کر نے خداوند کے نیند سے بی نیز ہونے والے عالم طبیعت کے ہر زندہ موجود کے نیند کا محمان ہونے کو ای تھی طرح واضح کرنے کے لئے ہم اس موضوع پر مختر گفتگو ہیں، امید ہے کہ میں ہیں ہے ہم اس موضوع ہوئے ہیں ، امید ہے کہ میں ان کے ہر زندہ موجود کے نیند کا محمان ہونے کو ای تھی طرح واضح کرنے کے لئے ہم اس موضوع پر محفر گفتگو ہیں کہ ہو اور اس بارے میں ان کے ہر زندہ موجود کے نیند کا محمان ہونے کو ای تھی کار نے کی تحقیق کا موضوع رہی ہونے والے عالم طبیعت کے اور سود مند رہ جی ہو نے کو ایچھی طرح واضح کرنے کے لئے ہم اس موضوع پر خضر گفتگو ہیں کہ میں ، امید ہے کے بی منید

#### *هرزنده میں نیندادر بیداری*

تمام زندہ موجودات حیوان ہوں یا نباتات ، ان کی زندگی کے معمولات میں مختلف مراحل دیکھنے میں آتے ہیں۔ بعض اعلی قشم کے حیوانات کے جن کا سلسلہ اعصاب تکامل یا فتہ ہوتا ہے، ان میں اختلاف نینداور بیداری کے مرحلے کی مانند خصوصیات رکھتا ہے۔

بعض پودوں میں بیا نتلاف تنفس کے عمل کی شکل میں تبدیلی آن اور غذائی شیرے کے او پرکو چڑ ھنے نے ذریع ظاہر ہوتا ہے۔ مثلاً تمام پودے دن کو ہوا سے کار بن گیس لیتے ہیں اور آسیجن خارج کرتے ہیں، اس کے برعکس شب کو آسیجن لیتے اور کار بن گیس خارج کرتے ہیں۔ اسی وجہ سے غذائی شیر ہرات کو زیادہ مقدار میں او پرکو چڑ ھتا اور بلندی کی طرف جاتا ہے۔ بی عجیب نکتہ ہے کہ بعض پودوں مثلاً گل ابرشیم اور گل اقاقیا کے پتے رات کو اندھے ہو کر مذیذ کی کیفیت اختیار کر لیتے ہیں۔ آ پودوں کے مشاہدے سے معلوم کیا گیا ہے کہ بعض پودے طلوع آ فاتب اور غروب آ فات کی اطلاع دیتے ہیں۔ پر پودوں مثلاً گل ابرشیم اور گل اقاقیا کے پتے رات کو اندھے ہو کر مذیذ کی کیفیت اختیار کر لیتے ہیں۔ پودوں کے مشاہدے سے معلوم کیا گیا ہے کہ بعض پودے طلوع آ فات اور غروب آ فات کی اطلاع دیتے ہیں۔ پر پوض پود صنح کی سفیدی سے قبل اور پچھا ند ھیر اہو نے کر ساتھ ساتھ اپنی پھولوں کو کھول دیتے ہیں۔ اسی سے معلوم کیا گیا ہے کہ بعض پودے طلوع آ فات اور غروب آ فات کی اطلاع دیتے ہیں۔ پر پوض پود صنح کی سفیدی سے قبل اور پچھا ند ھیر اہو نے کر ساتھ ساتھ کہ پولوں کو کھول دیتے ہیں۔ اسی ان سے میں پھول نکا ک '' سویڈ ن کا ماہ طبیعات (کار لدینہ ) اپنی تحقیقات کے دوران متوجہ ہوا کہ پودوں میں پھول نکا لئے کاعمل معین مواقع میں انجام پذیر ہوتا ہے۔ یعنی یہ دونت ضنح کے چار پائی جبح کے در میان شروع ہوتا اور آ دھی رات کو خس ہوتا ہے'

> <sup>™</sup> نېچ البلاغه خطبه ۱۵۹ <sup>™</sup> خواب ورؤ یاص۱۵

المحتى المركبيني المركبي الموحيد المحتى المحتي المحتي

اعضاءکورات کی سردی اورزیادہ رطوبت سے محفوظ رکھنا چاہتا ہے۔اسی طرح دن کے وقت جب وہ پھول کھل جاتا ہے تو بیدوقت اس کے پچ کو بکھیر نے کے لئے زیادہ مناسب ہوتا ہے'

بېدوں کې نيند

پودوں کے لئے نیندان کے اعضاء میں ایک تدریجی تبدیلی کا موجب ہوتی ہے۔ پھولوں کی پتیوں کی شب وروز کی حرکات ان کے داخلی اور خارجی شعبوں میں پیش آنے والی نشودنما کی نابرابری کا نتیجہ ہے۔ دن کے وقت اندر کی طرف نشودنما کی رفتار تیز ہوتی ہتواس کے نتیج میں پھول کی پتیاں باہر کی طرف خم ہوجاتی ہیں اور پھول کھل جاتے ہیں۔ جب ہیرونی شعبے میں رشداور نشونما کے مل میں تیزی آ جاتی ہتو پھولوں کی پتیاں اندر کو جھک جاتی ہیں او پھول بند ہوجاتے ہیں۔ <sup>[11</sup>

#### بود اوران کاماحول

آج کے ماہرین کہتے ہیں: تمام زندہ پود بے حتی طور پر نینداور استراحت کے محتاج ہیں۔ نبا تات کی مختلف اقسام پر جو تحقیقات کی گئی ہے، ان سے بینتیجہ سامنے آیا کہ ہر پود بے کی نشوونما کے ماحول میں روشنی۔ حرارت اور رطوبت کی تبدیلی ان کی نینداور استرحت کی مدت پر اثر انداز ہوتی ہے۔ اسی طوح نبا تات کی مختلف اقسام کا با ہمی طبیعی فرق بھی ان کی نینداور استر احت کے مواقع اور مدت کی لمبائی میں تبدیلی کا موجب بنتا ہے۔ پودوں کی بہت سی اہم اقسام کا با ہمی طبیعی فرق بھی ان کی نینداور استر احت کے مواقع اور مدت کی لمبائی میں تبدیلی کا موجب بنتا ہے۔ پودوں کی بہت سی اہم اقسام او وزانہ کی نیند کے علاوہ خصوصی موسم کی نیند کی ما لک بھی ہیں۔ حیوانات کے برطلاف پود نے غیر دائمی نشونما کرتے ہیں، جبکہ ان کے نمو کے عوامل مناسب اور خصوصی موسم می میں بیں فعال ہوجاتے ہیں۔ جب بیرونی حالات نا منا سب ہوجاتے ہیں تو ان کی نشو ونما بھی ست بلکہ بسا او قات صفر کے نز دیک ہوجاتی ہے۔ بنابریں اس دوران میں اس پود نے کی نشو دنما عمر کا شکار ہوجاتی ہیں اور کی کی میں ست بلکہ بسا او قات صفر کے نز دیک ہوجاتی

بودے کی روزانہ نیند

کچھ پودے ایسے ہیں کہ ضبح کے مڑکے سے طلوع آفتاب کے کچھ بعد تک ان کانمو بہت زیادہ مقدار میں ہوتا ہے اورقبل از غروب سے غروب کے کچھد یر بعد تک نمو بہت کم ہوجا تاہے۔ بیڈل کہ جس کاتعلق روزانہ کی روشن کی مدت اور اس کے مقابلے میں اس پود بے کی اپنی حساسیت سے اتنازیا دہ ہے کہ اتنا تعلق حرارت اور رطوبت کے درجے سے نہیں ہے۔ روزانہ نیند کا بید دورہ اس پود بے کی زندگی کے لئے معمول کی ایک ضرورت ہوتا ہے اور اس کے بغیر پود بے کا کوئی چارہ کار ہی نہیں ہے'

🖾 ریتم ہائے حیاتی ص ۲۳

المحي المري: آساني پيام توحيد من المحي المحي المحي المحيج المحي

نبا تات کی پچھاقسام ایسی ہیں کہ وہ اپنے استراحت کے موسم میں اپنی فعال اور عادی زندگی کا دوبارہ آغاز نہیں کر سکتے ، جب کہان کی موسم سر ما کی استراحت زیادہ طولانی مدت تک انہیں میسر نہ آپچکی ہو۔ <sup>[1]</sup>

ابتداء میں یوں دکھائی دیتا تھا کہ پودوں کی استر احت موسی اور فضائی حالات کے ساتھ مربوط ہے اور جونہی موسم بہار میں آب وہوا کا ماحول مناسب ہوتا ہے تو پودے اپنی نشوونما کا آغاز کردیتے ہیں۔لیکن استوائی علاقوں کے مشاہدات سے یہ بات سامنے آئی ہے کہ وہ مقامات جہاں پودوں کا نموتو قف کا شکار نہیں ہوتا، وہاں بھی استر احت کا ایک دورہ موجود ہوتا ہے۔لیکن وہ جگہ کہ جہاں پوراسال آب وہوا کا ماحول کیساں رہتا ہے، وہاں ان کا استر احت کر ناسال کے سی معین دور کے ساتھ مربوط نہیں ہے۔ بلکہ یہ بھی مکن ہے کہ مختلف درختوں میں حتی کہ ایک درخت کی مختلف شاخوں میں استر احت کا دورہ مختلف ہو۔ بنابرین نتیجہ یہ کتا ہے کہ استر احت اور

#### حيوانات ميں نينداور بيداري

تمام عالم حیوانات میں بھی بلااستثناء نینداور بیدڈاری کے دونوں مرحلے مشاہدہ کئے گئے ہیں۔حیوان کا د ماغ جس قدر زیادہ کامل ہوتا ہےان دونوں مرحلوں میں فرق زیادہ ہوتا جاتا ہے۔اوران دونوں کے درمیان ایک خاص رتیب آ جاتی ہے۔'

ماہرین مختلف اقسام کے حیوانات پر تجربات کرنے کے بعد اس نیسج تک پہنچ ہیں کہ ان میں بیشتر کی نینداور بیداری شب وروز کی تبدیلی سے وابستہ ہے۔ پرند سے سورج کی سنہری کرنوں کے ظاہر ہوتے ہی روزی کی تلاش میں نکل کھڑے ہوتے ہیں اور غروب کے قریب قریب اپنی جائے پناہ پر آپہنچتے اور سونے کے لئے آمادہ ہوجاتے ہیں لیکن کٹی مرتبہ یہ بھی دیکھا گیا ہے کہ اگران کی آرام گاہوں میں دن کی طرح کی تیز روشی ڈال دی جائے توان کی نینڈ تم ہوجاتی ہے۔ گھریلو پالتو پرندوں میں سے تجربہ کیا جاچا ہے۔'<sup>11</sup>

بعض حیوانات ایسے بھی ہیں جوتاریکی میں بھی روزی کی تلاش میں نکل جاتے ہیں اوران کی نیندروشنی یا تاریکی سے مربوطنہیں ہے۔ پچھایسے حیوان بھی ہیں مثلاً چرگا ڈر کہ وہ صرف تاریکی میں ہیں دوڑ دھوپ کرتے ہیں اورروشن میں آ رام کرنے لگتے ہیں۔ <sup>س</sup>ا

قال على عليه السلام: فهي مسدلة الجفون بالنهار على احداقها وجاعله الليل

<sup>™</sup> SRUNDLAGEN-DES-PFLANZENLEDENS,P:285 <sup>™</sup> نواب ودوً یاص۵۱ <sup>™</sup> نواب ودوً یاص۵۱ المحتيج المحتيني المريني أساني بيا متوحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتج الم

سراجا تستدل به في التماس أرزاقنها فسبحان من جعل الليل لها نهار او معاشاوالنهار سكناوقرارا<sup>[]]</sup>

امام علی علیہ السلام چرگا ڈر کی ججیب دغریب خلقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں ۔

یہ چرگاڈردن کواپنی پلکیں اپنے پیوٹوں پرڈالےرکھتی ہے اور آنکھیں بند کرلیتی ہے اور رات کواپنا چراغ قرار دیتے ہوئے اپنی روزی کی تلاش میں نکل کھڑی ہوتی ہے۔ پاک ہے وہ ذات کہ جس نے رات کواس کے لئے دن اور روزی کمانے کا وفت بنایا ہے اور دن کواس کے لئے آرام وسکون کا وفت قرار دیا ہے۔

'' حشرات کی دنیا میں بھی مختلف مراحل ملتے ہیں، کچھا یسے کیڑ ہے ہیں جو ہر وقت تلاش وکوشش میں مگن رہتے ہیں اور دن رات کا کوئی فرق نہیں جانتے ۔ چیونٹیوں کی صورت میہ ہے کہ وہ سال کے ایک خاص موسم میں کبھی آ رام نہیں کرتیں،لیکن اس کے کوض سال کے بہت سارے حصے میں بڑے آ رام سے استراحت کرتی ہیں۔'

## چوہوں اوران کی مثل حیوانوں کی نیند

ان حسرات میں سے جو کیڑ بے پرواز پر مجبور ہوجاتے ہیں، وہ اپنی نیند اور بیداری کے مراحل کوروشن کے ساتھ مرتب کرتے اور روشنی کود کیھتے ہی اس کی طرف دوڑ پڑتے ہیں۔ چو ہے اور ان کی مثل حیوانوں میں نیند کے لئے کوئی با قاعدہ صورت معین نہیں ہے۔ بلکہ اکثر وہ ان کی غذائی کیفیت کے ساتھ مربوط ہے۔ وہ شکار کر لینے اور اپنی غذا حاصل کر لینے کے فور أبعدا پنے سوراخوں اور بلوں میں گھس جاتے ہیں اور دہاں آ رام کی نیند سوتے ہیں۔

#### بستاندار حیوانوں کی نیند

'' پیتا ندار حیوانات کہ جن کی اکثریت پالتو بن جاتی ہے، ان کی نیندا یک حد تک مرتب و منظم ہوتی ہے ۔لیکن ان میں سے جو جانور جنگلی ہوتے ہیں اور پہاڑوں کے دامنوں، صحراؤں اور جنگلوں میں زندگی بسر کرتے ہیں، ان کی نیند کا نظام آب وہوا۔غذا اور موسم کی کیفیت کے ساتھ ہوتا ہے۔مجموعی طور پر بیکہا جا سکتا ہے کہ مختلف حیوانات میں ان کی نینداور بیداری کا نظام ان کی زندگانی کے حالات ۔ بود وباش کے مقامات اور ان کی این تکاملی کیفیت کے ساتھ مربوط ہوتا ہے۔'<sup>1</sup>

**بے خوابی کا عارضہ نیند کی ضرورت:** بیا مر<sup>کس</sup>ی سے پوشیدہ نہیں کہ زندگی کی حفاظت اور اس کی مصروفیات میں نیندا یک ضرور کی اور نا قابل

> <sup>[]</sup> نیچ البلاغه خطبه ۱۵۴ <sup>[]</sup> خواب درؤ یاص۲۱

جتناب حقيقت ہے۔ادھربے خوابی اپنی مدت کی لمبائی کے فرق کے ساتھ ساتھ بدن پر مختلف اقسام کے عوارض وآثار مرتب کرتی ہے۔ شروع شروع میں بے خوابی سے قدرت نظر کمزور ہونے لگتی ہے اور کا م کرنے کی طاقت میں کمی آجاتی ہے۔ پھر اندرونی تازگی اور نشاط کا خاتمہ ہوجا تا ہے ظاہر ی طراوت نا پید ہوجاتی ہے اور چہرے کی رونق ختم ہوجاتی ہے۔ اگریپی بے خوابی زیادہ کمبی ہوجائے تو انسان کے افکار داعمال میں ظاہر بظاہر خلل واقع ہونے لگتا ہے۔ اگر بے خوابی مزید طول کھینچ لے تو رفتہ اس طاقت کا نظام بگڑنے لگتا ہے اور بالآخر موت تک بھی نو بت پہنچ جاتی ہے۔

نينداوراعصابي نظام كاتوازن

'' پروفیسرگائی ٹون کہتاہے: علم الابدان کے لحاظ سے جسم پر نینددوقشم کے اہم اثر ڈالتی ہے۔ایک سلسلہ اعصاب پراور دوسرا پورے بدن کے نظام پر ہوتا ہے میر کی نگاہ میں پہلاا ثر زیادہ اہمیت رکھتا ہے'

''طویل لے خوابی کی کیفیت کا سب عموماً دماغی افعال میں اختلال کا آنااور سلسله اعصاب کی کارگزاریوں میں خرابی آنے کا باعث بنتا ہے۔ ہم سب جانتے ہیں کہ طولانی بے خوابی کے دوران فکر کی صلاحیت کمزور پڑ جاتی ہے۔ بلکہ ایک طویل عرصے تک جبری ہیداری اور بے خوابی مسلط کرنے کی وجہ سے عین ممکن ہے کہ ان شخص کے جذبات تیز ہوجا نمیں اور بالآخر وہ نفسیاتی بیاری کا شکار ہوجائے۔ اس سے ثابت ہوا کہ اعصابی نظام کے توازن کو بحال کرنے میں نیند بہت زیادہ مفید اثرات مرتب کرتی ہے اور مرکز ک

<sup>د</sup> نیند کے بغیر زندگی محال ہے اور جو حیوانات غذا کا نہ ملنا میں روز بر داشت کر سکتے ہیں وہ بے خوابی کو چاریا پائچ روز تک بھی بر داشت نہیں کر سکتے اور ہلاک ہوجاتے ہیں ممکن ہے کہ انسان چھ ہفتوں تک غذا کے بغیر زندہ رہ سکے لیکن اگر سلسل دس دن رات اسے نیند نہ آئے تو مرجائے گا۔'<sup>۱</sup><sup>TI</sup>

كتوں پرتجربات

''غذا کی محرومیت نیند کی محرومیت سے زیادہ قابل برداشت ہے اورانسان وحیوان دونوں کے لئے بےخوابی بھوک سے زیادہ مہلک ہے۔(م-ماناسیتا)ایک روی سائنس دان نے اس بارے میں پچھ وضاحت بخش تجربے انجام دیئے تو معلوم ہوا کہ کتے کے چھوٹے بچے نیند سے محروم رہنے کی صورت میں چارسے یا پانچ روز میں مرجاتے ہیں،البتہ جوان کتے اٹھارہ یا ہیں دنوں تک بے

> ت فزیالوجی پزشکی ۲۵۰۰ ۲۵ دنستنی بای جہان علم ۲۵۰



خوابي كامقابله كركيت بين

(این۔فیودوروف)اور(سوکولوسکایا)نے کتوں پرتازہ ترین تحقیقات کے ظمن میں تجربات کئے ہیں۔ چنانچہانہوں نے مختلف ذرائع کے ساتھ کتوں کوسونے سے ممانعت کی لیکن ان تمام ذرائع کے باوجود آٹھویں روز دو کتے مر گئے اور بقیہ بہر حال سو گئے۔''<sup>111</sup>

نيند سيتهكاوك دور بونا

آئندہ سطور میں ہم اس امر کی وضاحت پیش کریں گے کہ طبیعی نیند کا مطلب دماغ کے سب سے اعلیٰ مراکز اور سلسلہ اعصاب کواپنے کام سے روک دینا اور باز رکھنا ہے۔ ہر انسان کا دماغ یا فرمان دہی کا مرکز حالت بیداری میں اپنے اعصاب کے جال کے ساتھ مسلسل مصروف رہتا ہے۔ پس وہ اس متواتر اور دائمی محنت کی وجہ سے تھک جاتا ہے اور کام کرنے میں مشکل محسوس کر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے حکیمانہ فیصلے اور مستقل قانون کے مطابق انسان کے لئے دن رات میں چند کھنٹے نیند کر ماقر ارد سے دیا ہے۔ تا کہ صفم اور تنفس کے علاوہ اس کے بدن کی مشینری کا ایک بہت بڑا حصہ جو کام میں لگا رہا تھا، وہ بالجبر کام سے رک جائے ، اس کی تھکا وٹ دور ہوجائے اور وہ دوبارہ کام کے لئے آمادہ ہو سکے۔

ۊۜجَعَلْنَانَوْمَكُمْ سُبَاتًا۞

مفردات راغب میں ہے: «میدباتا ای قطعاً للعہل» لیعنی خالق کا ئنات نے اپنے قانون کا ئنات کے ذریعے نیندکوکام کے قطع کرنے اور حالت بیداری کے سارے کا روبارکو تعطیل کرنے کا ذریعہ قرار دیا ہے۔

واضح ہو کہ نیند فقط ارادی واختیاری کا موں کی تعطیل اوران اعضاء کے آ رام اور کا م کرنے والی طاقتوں کی دوبارہ بحالی کا بی وسلیہ نہیں ، بلکہ نیند کے عالم میں ہمارے بدن کے دیگر بہت سے حصص کا عمل بھی کمزور پڑ جا تا ہے، چنانچہ کا م کی میتخفیف اور بد کی مسلسل کارگز اری میں یہ کی ساری قوتوں کی بحالی اوران کی استر احت کا موجب بنتی ہے۔''

متابوليزم ميسكمى

حالت بیداری میں سمیا تک کی فعالیت میں اضافے کی وجہ سے اعضاء بدن تک پینچنے والی تحریکات میں کثرت ہوجاتی ہے اوروہ بہت بڑھ جاتی ہے لیکن اس کے برعکس نیند کی حالت میں سمیا تک کی فعالیت میں کمی ہوجاتی ہے اور کبھی کبھی سمیا تک کی فعالیت

> <sup>Ⅲ</sup> خوابیدن دخواب کردن ص ۱۲ <sup>۳</sup> سورهٔ نباءآیت ۹

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي المحتي

میں اضافہ بھی ہوتار ہتا ہے۔ادھر نیند کے دفت رگوں میں خون کا دباؤ کم ہوجا تا ہے، نبض کی رفتار بھی گھٹ جاتی ہے،جلد کی رگیں پھول جاتی ہیں اور کبھی بھی آنتوں اور معد بے کی کارگزاری میں اضافہ ہوجا تا ہے۔سارے اعضاءاور پٹھے شل ہوجاتے ہیں، اور کام کرنا چھوڑ کرکمل آ رام کرنے لگتے ہیں اور مٹابولیزم '' دیں ہے ہیں فی صد تک کم ہوجا تا ہے۔''<sup>[1]</sup>

#### تھوڑی مدت کی نیند

مخضر یہ کہ کامل نیند تجدید قویٰ کا موجب ہوتی ہے، انسان اگر کافی حد تک نیند کرلے اور اپنی اس ضرورت کو بخوبی پورا کرلے تو بید ارہونے پرنگ طاقت اور تازگی لے کر اٹھتا ہے اور اب وہ کا روبار کے لئے آمادہ ہوتا ہے۔ البتہ اس کا یہ عنیٰ بیس کہ کم اور ناقص نیند بالکل بے فائدہ اور بے اثر رہتی ہے، بلکہ نیندا گرچہ تھوڑی مدت کے لئے اور معمولی مقد ار میں بھی کی ہو، تب بھی اپنا مفید اثر دکھاتی ہے، خسکی کو دور کرتی اور تو انائی پیدا کرتی ہے۔

قال عليه السلام: اربعة القليل منها كثير ـ النار القليل منها كثير والنوم القليل منها كثير والنوم القليل منه كثير والعراوة القليل منها كثير <sup>[1]</sup>

امام علیہ السلام نے فرمایا ہے: کہ چار چیزیں ایسی ہیں کہ ان کی معمولی مقدار بھی کثیر ہوتی ہے: آگ۔ نیند۔ یماری اور دشمنی۔ان چاروں میں سے ہرایک کی تھوڑی تی مقدار کو بھی ناچیز نہ مجھو، بلکہ ان کی تھوڑی تی مقدار بھی زیادہ ہے اور اس میں بیصلاحیت ہے کہ دہ کثیر اثرات کی بنیاد بن جائے۔

كامل نيبذر

کامل نیند کے بارے میں اولین سوال ہے ہے کہ نیند کی کتنی مقد ارطبیعی احتیاج کے لئے کافی ہوتی ہے؟ بالفاظ دیگر ایک انسان کو کتنے گھنٹے سونا چا ہے تا کہ کہا جائے کہ اس نے کافی اور کامل نیند کی ہے۔؟ '' اس سوال کا جوب آسان نہیں۔ ایک طرف سے ہوتا ہے کہ بعض اوقات جب نیند بہت گہر کی اور بھار کی ہوتو ممکن ہے اس کی تھوڑ کی مقد ارتص کافی ہوجائے۔ دوسر کی طرف اختلاف افراد کے حالات کے لحاظ سے ان کے لئے نیند کی احتیاج بھی مختلف ہوتی ہے۔ یعنی عمر۔ عادت اور زندگانی کے حالات وغیرہ سے سار کہ اور کا اور کا لات کے لحاظ سے ان کے لئے نیند کی احتیاج سے میں کہ البتہ ایک قاعدہ جو عمومی طور پر بیان کرتے ہیں، وہ سے کہ ہر شخص کی عمر جس قدر بڑھتی جاتی ہے، اس کی نیند کی احتیاج اس کی قدر کمتر ہوتی جاتی ہے داند کہ نیند کی احتیاج اس کی نیند کی احتیاج اس کی فتر کہ مقدار میں دخل رکھتے ہیں'

> Ⅲ فزیالوجی پزشکی ۲۵۰۰ ۳ بحارالانوار، ج۲۱ ص۲۷۴

المحتى المرى: آسانى پيام توحيد المحتى المحتى

غالباً پانچ چو گھنٹے کی نیند کافی ہوجاتی ہے، خواہ وہ نیند گہری نہ بھی ہو۔ایک بالغ سخص ایک شب ورروز میں معمولاً سات سے آٹھ گھنٹے تک سوتا ہے، البتہ یہ بھی ہوسکتا ہے کہا پنی صحت وسلامتی کو نقصان پہنچائے بغیر عمومی قاعدے سے تجاوز کرجائے اور آٹھ گھنٹے سے زیادہ یاسات سے بھی کمتر سوئے۔ بہت سے لوگ ایسے ہیں جوسب وروز میں پانچ تا چھ گھنٹے سے زیادہ نہیں سوتے اور پھر بھی کمل طور پر صحح و سالم رہتے ہیں اور کا روبار میں ان کی مشغولیت بھی زیادہ رہتی ہے'

## بچوں کی نیند

''بچوں کی نیند کے دقت کالعین بہت آسان ہے، دوسے چارسال تک کے بچوں کوایک دن رات میں پندرہ سے سولہ گھنٹے نیندآ ناچاہئے۔چارسے سات سال تک بارہ گھنٹے بارہ سولہ سال تک کی عمر میں ساڑھے آٹھ گھنٹے سے نو گھنٹے کی نیند ہونی چاہئے۔ چار پانچ سال تک کے بچوں کورات کے علاوہ دن کوبھی سونا چاہئے۔ کیونکہ بچوں کے اعصاب کا سلسلہ انتہا تی لطیف اور

متوجہ رہنا چاہئے کہ نیند میں فقط بچوں کے اعصاب ہی آ رام نہیں کرتے اوران کے قو میٰ ہی کی تجدید نہیں ہوتی ، بلکہ نیند کی حالت میں بالخصوص بچوں کی نشودنما کمال کو پہنچتی ہے۔اس لئے بچوں کی نیند کے نظام کو با قاعدہ رکھنا چاہئے ، تا کہ اس سے ان کے نمو پانے اور پلنے بڑھنے کاعمل بہتر طریقے سے انجام پذیر ہو۔ <sup>[1]</sup>

حیوانات اپنی کامل نیند کے لحاظ سے نیند کی ساعتوں میں تسلسل یا شب وروز میں چند حصوں پراس کی تقسیم کرتے یا پورے سال میں ایک مرتبہا یک لمبی مدت تک سوئے رہتے ہیں۔اس طرح وہ تین گروہوں میں تقسیم ہوجاتے ہیں: بیر سال میں سال ندہ

- ا۔ ایک مرحلہ کی نیند ۲۔ چند مرحلوں میں نیند
  - س- موسمی نیند-

**ایک مرحلہ یا چیند مرحلے کی نبیند** حیوانات کی نینداور بیداری کے اوقات کی اصلی بنیادان کے مقام سکونت کے حالات اور خصوصیات کے ساتھ ان کے مزان<sup>ج</sup> کی موافقت پر ہے۔ نیند کی دوبڑی قشمیں ہیں: **ایک مرحلہ کی نیند:** یعنی جب کوئی حیوان بغیر فاصلے کے چوہیں گھنٹے میں ایک بارنیند کرے۔

🗉 د استنی با ی جهان علم ص ۲۱ ۲

المحيج المحيل المحتري: أسماني بيام توحيد المحوج المحيج المحتر ا

**چند مرحلہ کی نیند:** یعنی جب کوئی حیوان ایک دن رات میں کٹی بارسوئے اور جاگے کہ پچھد یر سولیا اور پھر پچھد یر بیدارر ہا اوراسی طرح کٹی مرتبہا یہا کرے۔

یہ چند مرحلوں والی نیندا کثر پالتو حیوانات میں دیکھنے میں آتی ہے۔ ایک بلی جواون کے ایک تحجے سے طیلتی ہے، وہ اپن اس کھیل کے دوان بھی تبھی سولیتی ہے۔ کتا سخت دھوپ میں ادھر ادھر گھو منے اور بھو خلتے ہوئے تبھی تھوڑی دیر کے لئے سولیتا ہے۔ یکھ حیوانات ایسے ہیں کہ ان میں ایک اور قشم کی نیند پائی جاتی ہے کہ جو موتی نیند ہے۔ یہ بے حسی والی نیند سال میں ایک لمبی مدت تک رہتی ہے۔ مثلاً خاریث ( حجا)۔ ریچھ۔ گلہری اور گورکن ( بجو ) موتم گر ما میں اور ایک خلص قسم کا چوہا سر دیوں میں ای فشم کی نیند کرتے ہیں ۔ اسی طرح گرم علاقے کے بعض حیوانات بھی اسی گروہ میں شار ہوتے ہیں کہ جن کے لئے سوئی نا قابل ہرداشت ہوتی ہے۔ یعنی وہ اس پین میں اپنی مصروفیت انجا منہیں دے سکتے اور اس موسم میں نیند کرتے ہیں۔

موسم سر ماادر گرما کی نیند

موسم سرما یا موسم گرما کی نیند۔ این کیفیت اور مدت کی طوالت میں روزانہ کی نیند سے دواعتبار سے جدا ہے اوراس سے جسم پر مرتب ہونے والے اثرات بھی علیحدہ ہیں۔ مثلاً ہمیں معلوم ہے کہ پچھ جانو رایسے ہیں کہ وہ موسم سرما یا گرما کی لمبی مدت میں اپنے جسم کا درجہ حرارت ایک خاص حد پر محفوظ رکھنے پر قدرت نہیں رکھتے ، اس لئے ان کے بدن کا درجہ حرارت اوران کے سوراخ اور بل کے اندر کا درجہ حرارت ایک ہوجا تا ہے۔

انسان میں کا م کرنے اور سونے کا زمانہ اس کی عمر اورزندگی کے حالات کے تابع رہتا ہے۔ چنانچہ چند مرحلوں والی نیند خور د سال بچوں سے مخصوص ہے اور وہ شب وروز میں چند مرتبہ سوتے ہیں ۔ نوجوان لوگ فقط رات کوا یک بار سوتے ہیں ، لیکن اس کے ساتھ ہی بعض ایسے اوقات بھی آجاتے ہیں کہ کا م کا ج کی مصروفیات کے پیش نظر جوان آ دمی چند مرحلوں والی نیند کوا یک مرحلہ کی نیند کے قائم مقام کر لیتا ہے۔ <sup>[1]</sup>

#### انسان کی نیند

اگرسوال ہو کہ طبیعی اعتبار سے انسان کی نیند یک مرحلہ ہوتی ہے یا چند مرحلوں والی تواس کا جواب مید یا جاسکتا ہے کہ نینداور سب معاش والی آیات قر آن میں سے بیشتر ہیہ کہتے ہیں کہ رات کو یک مرحلہ نینداور دن کو کسب معاش ۔ یہ نظام انسان کی طبیعت اور اس کی تخلیق کے لحاظ سے زیادہ مناسب اور اولیت رکھتا ہے۔ اس بارے میں متعدد آیات موجود ہیں

🔟 خوابيدن دخواب كردن ص اا

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتي المحتي

هُوَالَّنِيْ جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسْكُنُوْا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا

وَّجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا أَوَّ وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا أَوَّ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا أَ<sup>™</sup> ٱلَمْ يَرَوْا ٱنَّاجَعَلْنَا الَّيْلَ لِيَسْكُنُوْا فِيْهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا <sup>٢</sup> وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُوْرًا <sup>٢</sup> ٱللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسْكُنُوْا فِيْهِ وَالنَّهَا رَمُبْصِرًا <sup>٢</sup>

رات نیند کے لیے ہے

یک مرحلہ نیند بہتر ہے

ان تمام آیات میں لفظ<sup>ور جع</sup>ل' ستعال ہوا ہے اوران سب سے مراد بیہ ہے کہ خداوند کریم نے اپ نے تکوینی دستور میں بیہ فیصلہ فرمایا ہے کہ رات نینداوراوراستر احت کے لئے مختص ہواوردن کوروزی کی تلاش اورزندگی کی دیگر ضروریات پوری کرنے کے لئے کام کاج ہو۔

اللہ تعالیٰ نے اتسان کو بہترین نظام اور اعلیٰ قشم کی بدنی ساخت کے ساتھ پیدا کیا ہے، اس لئے انسان کو بیا ختیار حاصل ہے کہ خود کو مختلف حالات کے ساتھ منطبق کرے۔ بشرایک محصور دمحد ود چرگا دڑ کی طرح نہیں جو مجبور ہو کہ دن کو حتماً آرام کرے، رات کو اپنی روزی کے لئے دوڑ دھوپ کرے اور اس طریقے کی مخالفت اس کے لئے نام کن ہو۔

اگر چہانسان کے لئے زیادہ بہتر تو یہی ہے کہ رات کو یک مرحلہ نیند کرے اوردن کو محنت سے اپنا کا روبار کرے۔تا ہم وہ اس پر قادر رہے کہ اس میں تبدیلی کر کے شب وروز کو باہم ملادے۔یعنی ان دونوں کے کچھ حصے میں نینداور کچھ حصے میں کا روبار کرے اور اس طرح اپنی زندگی وسلامتی کی حفاظت کرے۔چنانچ قر آن کریم نے آیت ذیل میں اس طرف اشارہ فرمایا ہے:۔ وَمِنْ ذَرَّ حُمَيَتِهِ جَعَلَ لَکُمُ الَّیْنَ وَالنَّہَا رَلِتَ سَکُنُوًا فِیْدِوَوَلِتَ بُتَ خُوُا مِنْ فَضَلِه اللّٰ

> <sup>[]</sup> سورهٔ یونس\_آیت ۲۷ <sup>[]</sup> سورهٔ نباءآیت ۹\_۱\_۱۱ <sup>[]</sup> سورهٔ نباءآیت ۹۸ <sup>[]]</sup> سورهٔ فرقان آیت ۲۷ <sup>[]]</sup> سورهٔ فقص آیت ۲۱ [<sup>]]</sup> سورهٔ فقص آیت ۲۱

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى ال

اوراس کی رحمت میں سے ہے کہاس نے تمہارے لئے رات اور دن بنائے ہیں تا کہتم اس میں آ رام کر داوراس کے فضل کو تلاش کر و۔

وَمِنْ المَيْتِهِ مَنَامُكُمْ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِعَاَوُ كُمْرِمِّنْ فَضْلِهِ <sup>٢</sup> اوراس كى نشانيوں ميں تے تمهارا سونارات اوردن كواور تمهارا فضل تلاش كرنا۔ گزشتة آيات ميں رات كونيند كے لئے اوردن كوكاروبار كے لئے عليمہ ہ ذكر كميا گيا اور يہ بات بڑى صراحت سے كى گئ ہے۔ليكن ان دوآيات ميں دن رات كواكھالايا گيا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمارے لئے مكن ہے كہ يوں بھى كہ ديں كہ يہ دوآيات ميں دن رات كواكھالايا گيا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمارے لئے مكن ہے كہ يوں بھى كہ دوآيات ميں دن رات كواكٹھالايا گيا ور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمارے لئے مكن ہے كہ يوں بھى كہ دوآيات ميں دن رات كواكٹھا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمارے لئے مكن ہے كہ يوں بھى مہدوي كہ يہ دوآيات ميں دن رات كواكٹھا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمارے لئے مكن ہے كہ يوں بھى كہ دوآيات ميں دن رات كوا تھا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى اكٹھا آيا ہے۔ پس ہمار ہے لئے مكن ہے كہ يوں بھى ہم دوآيات ميں دن رات كوا كھالايا گيا اور نيندا وركا روبار كا تذكر ہ بھى ال ما يہ اي ہے۔ پس مار خيان ہوا ہے۔ نيز اس لئے كہ ان آيات كا آغاز رحمت و آيت كے عنوان سے ہوا ہے اس لئے بيا ستفادہ بھى ممكن ہے كہ ان دوآيات كا مقصد يہى ہو كہ

## چندمرحلوں کی نیند

گویا دوآیات میں خداوند تعالیٰ لوگوں کو بیہ مجھانا چاہتا ہے کہاے انسانو! میں نے تمہیں ایسا پیدا کیا کہتم اس پر قادر ہو کہ اپنی نینداور کاروبار کے لئے روز وشب سے ملاحلا فائدہ اٹھاؤ یعنی دن کا کچھ حصہ نیند کر واور رات کا کچھ حصہ کاروبار کرو۔ یا چاہوتو پوری رات کو کاروبار میں صرف کر دواور دن کوسوجاؤ کہا س سے بھی تمہاری صحت وسلامتی کوکوئی گزند نہ پنچچ گا۔

### بشرمیں حالات کے ساتھ دھل جانے کی قدرت

یدایک نا قابل تر دید هتیقت ہے کہ بشریل تبدیلی کو قبول کرنے اور زندگی کے بدلتے ہوئے حالات کے ساتھ اپنے آپ کو ساز گار کر لینے کی قدرت اس کے پیش رفت کرنے میں ایک بہت بڑی نعمت ہے۔ آج کے اس میکانکی اور تکنیکی دور میں پورے ترقی یافتہ مما لک میں صنعتی اورا قتصادی کا روبار دن رات چلنے لگے ہیں ور چوہیں گھنٹے کام ہوتا رہتا ہے۔ اب ہیروش رفتہ رفتہ دیگر مما لک تک وسیع ہوتی جا رہی ہے اور کارخانہ جات میں کارکنان مختلف مرحلوں میں چوہیں گھنٹے کام میں مشخول رہتے ہیں۔ تمام بڑے بڑے مرح یوائی اڈوں پر ان کی ان ظامیہ کے افراد شب وروز مسافرین کی آمدور فت اور ہواز وں کی پر واز وں کو منظم میں مصروف رہتے ہیں۔ اسی طرح ہیتا لوں میں ڈاکٹر اور نرسیں ، عالمی را بطوں کے مراکز میں فنی ماہرین اور ملاز مین غرضیکہ تمام اہم اداروں میں مختلف ذ مہ داریاں رکھنے والے شب وروز کام میں مصروف نظر آتے ہیں۔

ان تمام امور میں انسان کی کامیابی اس کی اس قدرت کی مرہون منت ہے کہ خداوند تعالٰی نے اسے بدلتے ہوئے حالات

🔟 سورهٔ روم آیت ۲۳

المحتى المري: أسماني بيام توحيد المحتى المحتي المحتي

کے مطابق خودکوڈ ھالنے کی صلاحیت عطافر مارکھی ہے۔اگرانسان کی تخلیق اس طرح کی ہوتی کہ رات کو نیند کرنااس کی زندگی کی بقاء کے لیئے ضروری ہوتا اور وہ اس کے بغیر زندہ ہی نہ رہ سکتا تو واضح ہے کہ وہ بھی ان عظیم کا میا بیوں اور وسیع ذمہ داریوں میں ہاتھ ڈ النے ک کوشش ہی نہ کرتا۔

## لمبی مدت کی نیند

آج کے سائنس دانوں نے اپنی توجہ موسمی اور فصلی نیند کی طرف بھی معطوف کی ہے اوراب وہ ان حیوانات کے مطالعہ میں مصروف ہیں جو پورے موسم سر ما کونیند میں گز اردیتے ہیں۔ یہ کوشش اس امید کے ساتھ ہور ہی ہے کہ شاید کسی روز انہیں اس امر میں کا میا بی حاصل ہوجائے کہ اس کمبی مدت والی نیند کو کسی انسان پر آزمانے میں کا میاب ہوجا نمیں اور آ دمی کو بھی کمبی مدت تک کے لیے سلادیں۔

اس کامیابی سے بیدفائدہ ہوگا کہ ڈاکٹر اس عمل سے بعض بیاریوں کےعلاج میں استفادہ کر سکتے ہیں۔علاوہ برایں جدید فضائی تحقیقات میں بشرکوکافی کامیابی حاصل ہوئی ہے۔اس نے آسانی راہوں ڈکاسفر شروع کردیا ہےاوراب اس کی خواہش بیہ ہے کہ آسانی کروں میں جائےاور وہاں کے طبیعی حالات سے آگاہی حاصل کرے۔

# بازوں کے لیفصلی نیند

ہماری زمین سے چندایک اجرام فلکی کا فاصلہ اس قدرزیادہ ہے کہ ہوائی جہاز اور خلائی راکٹ اپنی پوری سرعت کے ساتھ چلیں توبھی ایک یا دوسال بعد اس تک پہنچنے میں کا میاب ہوتے ہیں۔ اس قشم کے لمبے سفروں میں ان خلائی جہاز وں ک مسافروں کے لئے سب سے مشکل ترین مسلہ ان کی غذا۔ ہوا اور دیگر احتیا جات کو پورا کرنا ہوتا ہے۔ چنا نچہ اب سائنسی ماہرین اس نیچ پر کا م کرر ہے ہیں کہ موسم سرما کی اس طولانی نیند سے استفادہ کریں اور ان خلاباز وں کو منزل مقصود پر پینچنے تک کے عرصے میں کمی نیند سلا دیا جائے۔ اس کا نتیجہ سے ہوگا کہ ان کی خروریات قلیل ترین حد تک آ پہنچیں گی اور بشر کے لئے ان اجرام فلکی تک پہنچنے کا راستہ آسان ہوجائے ا

چنانچہ کرہ مرتخ یا زہرہ کی طرف را کٹ یا جہاز کی پرواز کے دوران خلانور داس جہاز کے مخصوص سر دخانے میں چلے جائیں گے اور ایک انجکشن کے ساتھ موسم سرما کی طویل نیند سوجا تیں گے۔(یہ انجکشن سرمائی نیند کی مدت یا وقت کی تنظیم کا کام کر ےگا)۔ پھر منزل مقصود پر پہنچ کر اس سرد خانے کا درجہ حرارت دوبارہ تجدید پائے گا اور خلانو ردایک یا دوسال کی کمبی نیند کے بعد بیدار ہوجائے گے۔'اس طویل مدت میں تمام خلانو ردخوراک نہیں کھائیں گے اور ان کی سانس آ ہت ہو آ ہے گھری والن کے دل کی دھر کی دھر بار فی منٹ کی بجائے چھ بار فی منٹ ہوگی۔ بیسرمائی نیند بدن کی چر بی کے ذخیر ہے سے گہری وابستگی رکھتی ہے اور موٹا پے کے ذریعہ المحتى المريني أساني بيام توحيد المحتى الم

اس سرمائی نیند کی مدت میں اضافہ بھی کیا جا سکتا ہے۔اس عرصے میں خلانور دوں کواس جگہ کے گرم کرنے اور آنسیجن استعال کرنے کی ضر درت نہ ہوگی، بلکہ اس میں ہرطرح سے کمی کر دی جائے گی۔ بیہ موسم سر ما کی نیند کوئی نئی بات نہیں بلکہ بہت سے حیوا نات موسم سر ما میں اس قشم کی نیند کرتے ہیں اور یہ ایک طبیعی امر ہے۔ ''انظلینڈ کے بایونیسیکل انسٹی ٹیوٹ کےسریرست ( ڈاکٹرلسو نارڈ آکسبلروڈ ) نے اپنی ایک پریس کانفرنس میں کہا:۔زیادہ سے زیادہ دس سال تک ہم اس بات پر قا در ہوجا ئیں گے کہ نجات بشر کے لئے سر مائی نیند سے استفا دہ کریں۔'' تجربدگاہوں میں اس دقت تک جوتجربات انجام دیئے گئے ہیں ان کے نتائج کوسا منے رکھنے سے سرمائی نیندیا پی ثبوت تک پہنچ گئی ہےاوراس سے درج ذیل آثار حاصل ہوئے ہیں: بدن کی حرارت میں کمی کہ جس سے بدن میں موجود مواد کا تبادلہ ہوتا ہےاس میں بہت نچلے در جے تک کمی واقع ہو چاتی ہے \_1 اورزندگی کی بقاءود وام کے لئے اضافی چربی سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔ بیرونی اساب اگرنامناسب ہوجا ئیں تووہ ہر مائی نیند کی مدت میں کمی بھی کردیتے ہیں۔ \_٢ سانس اور دل کی دھڑکن کی رفتار میں کم سے کم حد تک تنزلی ہوجاتی ہے۔مثلاً وہ جانور جن کے دل کی دھڑکن یک صد پچاس \_٣ بار فی منٹ تک آ جاتی ہے۔ بلکہ بعض ایسے حیوانات بھی ہیں کہ موسم سر ماایک طویل نیند میں ان کا دل ایک منٹ میں فقط ایک مرتبہ دھڑ کتاہے۔ سرمائی نیند سے بدن کی حساسیت کی قوت میں کافی حد تک کمی آ جاتی ہے۔ ~\_ د ماغ صفر درجه حرارت پرریتے ہوئے اپنی کارگز ارپی میں حداقل تک کمی کر دیتا ہے۔ وہ فقط بدن تک غذا پیچانے اور لازمی ۵\_ مادوں کے نیاد لے کو کم سے کم صورت میں جاری کرنے اور نظام اعصاب کے لئے ان ضروری مادوں کی ترسیل برقرارر کھنے کے فرائض انجام ديتار ہتاہے۔ یہ ہر مائی نیندانسان کے لئے مندرجہ ذیل نتائج ذیل مرتب کرتی ہے۔ انسان بدن کے لاغر ہونے کا بہترین ذریعہے کیونکہ موسم سرما کی نیند میں زائد چر بی والامواد بتدریج بدن کے مصرف میں آجاتا \_1 -2-بدن کے بیکٹر پاسر مائی نیند کے دوران نابود ہوجاتے ہیں۔ \_٢ بدن کی تمام فعال ریڈیا کی شعاعیں اس سر مائی نیند میں ختم ہوجاتی ہیں۔ ۳\_ ایسے جانور جو کبھی سرمائی منیز نہیں کرتے ممکن ہے کہ ان کو د ماغی مائع کا ایک انجکشن لگانے سے موسم سر مامیں تھوڑا تھوڑا سونا مکمل سر مائی نیند میں بدل جائے۔ان خاصیتوں سے فائدہ اٹھانے کے لئے حفظ صحت کے ماہرین سب سے پہلے بندر پر تجربہ کرتے رہے ہیں۔ چونکہ وہ انسان سے بہت زیادہ قریب ہے، اس پر نیند مسلط کرنے کاعمل دہراتے رہے ہیں۔ الشركي المري المري الموحيد من المركزي الموالي الموحيد المحتر المحت

بڑی قومی امید ہے کہ آئندہ چند سالوں میں ہم کٹی ایک انسان در دوں میں افاقے کے لئے اس سرمائی نیند سے استفادہ کرنے میں کا میاب ہوجائے۔ یعنی ایسے انسانی افراد جو بیماری کی وجہ سے موت کے قریب اور لاعلاج ہوتے ہیں، انہیں اس سرمائی نیند کے ذریعے سلا دیا جائے۔ ہاں ان کوایک سردخانے میں سلا دیا جائے، تا کہ علاج اور دوالے میسر آنے تک انہیں یہاں محفوظ اور زندہ رکھاجائے۔ <sup>[1]</sup>

🔟 مجله دانشمند شاره ۹ ص ۴ ۴

نيبدكا بنبإدى سبب

**نبینر کی علت کی بہجپان** ماضی اور حال میں نیند کے متعلق جواہم ترین مسئلہ ماہرین کی توجہ کا مرکز بنار ہااور جس کی توجیہ وتوضیح میں متعدد نظریئے سامنے آئے،وہ نیند کی علت کی پہچان ہے۔''یعنی اس سوال کا جواب کہ آخریہ کیا سبب ہوتا ہے کہ ایک حیوان سوجا تا ہے؟''یا'' حیوان پر کیوں نیند کا غلبہ ہوجا تا ہے؟''

فلاسفهانظريه

🔟 مقدمهابن خلدون ص 🗝 ۷



چڑھ جاتے ہیں۔

ارادى حركات ميں توقف حکیم سبز واری فرماتے ہیں:۔ ((ان النوم حانة تعرض للحيوان يقف فيها النفس عن الحسن والحركة الارادية لاعن الافعال الطبيعية)) نیندا لیے حالت میں ہے جو حیوان کو عارض ہوتی ہے کہ اس حالت میں نفس حیوان حس وحرکت اراد کی سے محروم ہوجا تا ہے، لیکن اس کے طبیعی افعال ختم نہیں ہوتے۔ اس کے بعد آپ اس حالت کے نمودار ہونے کے اساب کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ روح حیوانی کابدن کے ظاہری قوٹی سے جدا ہونااور ماطن میں مرکوز ہوجانا درحقیقت روح کے استراحت کرنے کی غرض سے ہوتا ہے۔ کیونکہ روح ایک لطیف جسم ہے جو مادی بدن کی نسبت زیادہ اثر قبول کرتا ہے۔ اگر حیوان میں بیداری تسلسل پکڑ جائے تو روح پنجلیل کا شکار ہوجاتی ہےاور بالاخر باکل ختم ہوجاتی ہے۔ کیونکہ حیوانی بدن کی مس وحرکت روح حیوانی کی حرکت کے بنتیج میں ہے اورروح حیوانی کی حرکت اگر دائما'' برقرارر ہے گی تووہ روح کے جو ہر کی تحلیل کا موجب بن جائے گی ،اس لئے بیروح حیوان نیند کے وقت باطن میں مقیم ہوجاتی ہے۔ النومرجس الروح في البامغ (نیندروح کا دماغ میں محبوں ہونا ہے) پس روح د ماغ میں حاضر ہوجاتی ہے تا کہ تجدید تو کی کرلےادراس نے بیداری کےادقات میں جس قدرتوا نا ئیاں صرف کی ہیں،ان کابدل جاصل کر لے۔ 🗓 دورحاضر کا عالمی ترقی یافتہ نظام علم وصنعت کی ترقی کا باعث بنا ہے تو اس سے بہت سے علمی نظر بے عظیم تبدیلیوں کا شکار ہوئے اورانسان کی نگاہ دنیا کی بہت سی اشیاء کے متعلق تبدیل ہوگئی ہے۔ چنانچ مختلف علوم کے کئی شعبوں میں جونظریات گزشتہ دور کے فلاسفدوما ہرین کے ہاں مقبول تھے، وہ آج متر وک اورغیر صحیح قرار دیئے جائے ہیں۔ نينداورنئ تحقيق

اس جدید دور تحقیق میں زیرغور لائے جانے والے مسائل میں سے ایک اہم مسلہ زندہ موجودات سے مربوط مسائل اوران

🔟 نثرح منظومة ص ۱۸ ۳

المحرج المحرق: آساني بيام توحيد المحرج الم

کی زندگی کا موضوع ہے۔ ان کی زندگی کی شناخت۔ ان کے اعضاء بدن کی پہچان۔ اعضاء کے فرائض کی شناسائی۔ زندہ جسم کے اعضاء کی اپنی طبیعی ذمہ داریاں اور دوسرے ابدان سے متعلق رابطے کے حقائق وغیرہ ایسے تمام موضوعات پر بہت زیادہ کتابیں لکھی گئ ہیں۔ اور شخص رکھنے والے ماہر سائنس دان مختلف مسائل میں پیش کئے گئے نظریات میں صحیح اور غلط کی شناخت کر کے پورے عالم کے سامنے پیش کرتے رہے ہیں۔

چونکہ نیند بھی زندہ موجودات کے عوارض میں سے ایک ہے، لہذا یہ بھی ان ماہرین کے ہال غور دخوض کا مورد قرار پائی ہے۔ پس جدید دورکی تحقیق میں نیند کے بارے میں کٹی ایک نظریئے سامنے آئے اور بعض محققین کے ہاں مورد قبول قرار پائے ہیں لیکن ان نظریوں کا ایک بہت بڑا حصہ علمی اور تجرباتی عمل میں قابل تر دید قرار دے دیا گیا ہے، ان میں سے چندایک نظریوں سے آپ کو باخبر کرنے اوران کی تر دید کے دلاکل سے آگاہ کرنے کے لئے ہم یہاں کچھا شارے کئے دیتے ہیں۔

ا۔ نیندڈ کے بنیادی اسباب کے بارے میں ایک مفروضہ ہیہ ہے کہ اس کا سبب د ماغ کی طرف دوران خون کی کمی ہے۔ چنانچہ اس نظریئے کے حامیوں نے کہا ہے کہ نیندد ماغ میں خون کے دوران میں تبدیلی واقع ہونے سے پیدا ہوتی ہے۔ان کا تصوریمی تھا کہ جوں ہی د ماغ کی طرف خون کا دوران ست پڑتا ہے تو انسان کو نیند آجاتی ہے۔

ضروری ہے کہ پہلے اس نکتے کی طرف اشارہ کر دیا جائے کہ عام حالات میں اور بیداری کے وقت خون کا دوران د ماغ کی طرف دیگر تمام اعضاء بدن اور عضلات کی نسبت زیادہ مقدار میں ہوتا ہے اور د ماغ کو دیگر اعضاء کے مقابل خون ک ضرورت بھی زیادہ رہتی ہے۔

دوران خون میں تیزی

<sup>د دہم</sup>یں معلوم ہے کہایک لیٹرخون ہرایک منٹ میں ایک سودس کیلومیٹر کمبی رگوں کے صمتم گھتا جال میں سے گز رتا ہے۔ نیز د ماغ کوخون پہنچانے والی داخلی رگ میں خون کے دوران کی سرعت ہیر ونی شاہ رگ میں خون کے دوران سے ایک سو پچپاس درجہزیا دہ ہوتی ہے جو ہدن کے بقیہ حصوں تک خون پہنچاتی ہے۔''<sup>11</sup>

آپ اگرایک کتے کا گردہ باہر نکال لیں، اے ایک گھنٹہ تک باہر محفوظ رکھیں اور پھر دوبارہ اس کو حیوان سے پیوست کر دیں۔ بیا سیاعضو ہے کہ خون سے وقتی طور پر پیش آنے والی اس محر ومیت کو برداشت کر لیتا ہے اور اپنے طبیعی عادی اعمال کواز سر نوشر وع کر دیتا ہے۔ اسی طرح بیتھی ممکن ہے کہ ہاتھوں اور پاؤں سے خون کی گردش کو تین یا چار گھنٹے روک لیا جائے ، لیکن د ماغ آنسیجن کے فقد ان کے مسلے میں سخت حساس ہے۔ اگر بیبیں منٹ تک خون سے محروم رہے اور اسے خون کی گرد ڈی کو تین یا چار گھنٹے روک لیا جائے ، لیکن د ماغ آنسیجن کے پندرہ منٹ تک بھی اسے خون نہ طے تو اس میں بہت سے نقائص اور کمز ور یاں پیدا جاتی ہیں کہ جن کا پھر سے درست ہونا محال ہے اور

🗉 خوابیدن وخواب کردن ص ۱۹

المستحي المري: آساني پيام توحيد المحي المحيج المحيد المحيج ا

جش خص کا دماغ انتی مدت تک آنسیجن سے محروم رہے اس کی در ستی ناممکن ہے۔

ترازدنما پلنگ

اٹلی کا سائن دان'' اینگلوموسو'' جواس مفروضے کا حامی تھا کہ نیند کا بنیا دی سبب د ماغ میں گردش خون کا کمز ور پڑ جانا ہے، اس نے اس کے اثبات کے لئے ایک ایسا پلنگ تیار کیا جوتر از وکی شکل کا تھا۔ تا کہ معلوم ہو سکے کہ کیا نیند کے دفت د ماغ میں گردش خون کی کمی ہوتی ہے یازیا دتی ہوجاتی ہے؟

''وہ تراز دنما پلنگ اس طرح بنایا گیا تھا کہ جب کوئی څخص اس پر دراز ہو کرمتوازن کیفیت اختیار کرتا اورابھی بیدار ہوتا تو اس پرلگی ہوئی سوئی صفر پرآ جاتی ہے۔ پھر جب میڅخص سوجا تا اوراس کے سریا پاؤں میں سے کسی طرف خون میں اضافہ ہوتا توسوئی اس کے برعکس جھکے گلتی اوراس طرح وہ گردش خون کی کی یا اضافہ کمل طور پربتادیتی تھی''۔

اس تجربے سے نتیجہ برآ مدہوا کہ جب کوئی شخص نیند میں جاتا ہےتو اس کے پاؤں وزنی ہوتے جاتے ہیں ،لیکن جب وہ بیدار ہوتا ہے تو اس کے سرکا وزن بڑ ھے لگتا ہے۔اس سے اٹلی کے اس سائنس دان نے میہ معلوم کیا کہ نیند کا آغاز د ماغ میں خون کی مقدار میں کمی واقع ہونے سے مربوط ہے۔ <sup>س</sup>ا

# نينداورخون كي فتسيم

فرانس کے ایک سائنس دان' ارنسٹ وبر' نے اس تر از ونما پلنگ کے تجرب کے ردمیں کہا کہ' اینگلوموسو' نے اپنے تجرب کی غلط تفسیر پیش کی ہے۔ یہ بات توضیح ہے کہ نیند کے وقت پاؤں زیادہ وزنی ہوجاتے ہیں، لیکن ان کے وزنی ہونے کی وجد دماغ سے خون کا لکلنا نہیں ہے۔ بلکہ اس تبدیلی کا سبب خون کابدن کے اعضاء میں شئانداز میں تقسیم ہونے کاعمل ہے جو نیند کے عالم میں مرتب ہوتا ہے۔ مختصر الفاظ میں کہا جا سکتا ہے کہ جب ہم نیند میں جاتے ہیں تو بدن میں خون کی تقسیم ہونے کاعمل ہے جو نیند کے عالم میں مرتب نتیج میں پاؤں زیادہ وزنی ہوجاتے ہیں۔ گویا معاملہ یوں نہیں کہ ہم ہے کہ ہمیں کہ ذون کی تقسیم میں تبدیلی نیند آنے کا موجب بنتی ہے۔ (یعنی نیند خون کی تقسیم میں تبدیلی داقع ہونے کی علت ہے نہ کہ ذون کی تقسیم میں تبدیلی نیند آنے کا موجب بنتی ہے۔

''نیند کے دفت بدن کا نظام اوراس کے اعضاء کی کارگز ارمی بدل جاتی ہے۔دل کی دھڑ کن کمز وراور آہتہ پڑ جاتی ہے اوراس کے درمیانی و قفے طولانی ہوجاتے ہیں ۔خون کا دبا وُ نیچے آجا تا ہے اورزندگی کے بنیا دی ارکان مثلاً دماغ ۔جگر۔گردے وغیرہ کی طرف خون کا دوران آہتہ ہوجا تاہے۔بدن کی جلد میں موجو درگیں کھل جاتی ہیں اوران میں خون کی مقدار میں اضافہ ہو

> <sup>[]]</sup> انسان ناشاخته ۲۹ <sup>[]]</sup> خواب ورؤ یاص ۳۳

المحير المري الم

جاتا ہے۔ باوجود یکہ بدن کاعمومی درجہ حرارت گرجاتا ہے، تاہم جلدی گرم تر ہوجاتی ہے اور نظام تنفس آ ہت ہ گہرا اور راحت بھرا ہو جاتا ہے۔ (اکسید اسیون) کی روانی اور (میٹا پولیز م) کے جلنے اور بننے کے عمل میں کمی واقع ہوجاتی ہے اور نیند کے اوقات میں گردہ بہت کم مقدار میں یعنی دوسے چار مرتبہ تک ترشیح کرتا ہے' ۔ <sup>[1]</sup> نیند کے دوران دماغ میں گردش خون میں جسستی اور خون کے دباؤ میں جس کمی کا مشاہدہ ہوتا ہے وہ نیند کی علت نہیں ہوتے، بلکہ ایسے امور ہیں جونیند کے ذریعے وجود میں آتے ہیں۔'<sup>[1]</sup>

۲۳ خوابیدن وخواب کردن ص ۲۷ ۲۳
۲۳ خوابیدن وخواب کردن ص ۲۷ ۲۳



۲) نیندکا کیمیاوی نظریہ

کیم یا وی نظر سی نیند کے سب سی شخیص میں سائنس دانوں کوایک اور نظریہ جو سامنے آیا، وہ یہ ہے کہ نیند چندایسے زہر یلے مادوں کا معمول ہوتی ہے جو بدن میں کیمیاوی فعل وانفعال اور اس کی سوخت وساخت سے پیدا ہوتے ہیں۔ایک آدمی بیداری میں جتنا زیادہ کا م ہے، ان کے بدن میں زہر یلے کیمیاوی مادوں کا اضافہ ہوتا جاتا ہے۔ پھر بیز ہر یلے ماد ے دماغ۔اعصاب دخون اور دیگر جسمانی نظام پرا پناا ٹر چھوڑتے ہیں اور کا مکان کرنے کی طاقت سلب کر لیتے ہیں۔

نینداس مقصد کے لئے ہوتی ہے کہ دماغ۔ اعصاب کا جال۔ بدن کے دیگر اعضاءاور اس کا تانابانا کچھ دیر کے لئے اپن عادی کارگزاریوں سے بازر ہے اور کچھ دیر تک فرصت پائے۔تاکہ کا مکاج کی وجہ سے پیدا شدہ زہر یلے مودا کو دور کرلے اور آئندہ کے لئے تازہ دم ہو کر خودکو کام کے لئے تیار کر سکے۔۔

<sup>22</sup> فرانسیسی سائنس دانوں <sup>22</sup> لوژندرادر پیرن' نے اس کیمیاوی نظریۓ کے اثبات کے لئے بہت زیادہ تجرباتی نیندیں انجام دی ہیں۔ ان ماہرین نے اپنے علمی مفروضے کی درسی کو ثابت کرنے کے لئے یوں کیا کہ ایسے کتے جنہیں زیادہ دیر تک نیند سے بازرکھا گیا تھا۔ ان کے خون سے سرنج بھر لئے اوروہ ایسے کتوں کولگا دئے جو نیند سے تازہ بیدار ہوئے تھے۔ تب بید دسرے کتے اس خون کے طبیکے کے لگتے ہی بلا فاصلہ دوبارہ سو گئے۔ اسی طرح جب دس دنوں تک بیدارر ہنے والے کتوں کے دماغ سے سیاہ رنگ کا مائع نکال کر تازہ بیدار ہونے اور کمل استر احت سے فارغ ہونے والے کتوں کے دماغ میں داخل کیا گیا تو بھی پہی نتیجہ برآ مدہ وااوروہ کتے دوبارہ سو گئے''۔

''لوژندرادر پیرن نے ان تجربات سے بینتیجہ نکالا کہ نیندد ماغ کے مسموم ہونے یاان خواب آورز ہروں کا منتیجہ ہوتی ہے جو خون، د ماغ کے مائعات اور سیاہ نکتے میں جمع ہوجاتی ہیں۔ان کے بعدد یگر سائنس دانوں نے بھی اس طریقے سے مزید تجربات کئے تو انہوں نے اسی سے ملتے جلتے دمائج حاصل کئے'۔

لیکن عملی تحقیقات اور سائنس دانوں کے تجربات کے بعد بینظر بیٹھی مستر دکردیا گیا ہےاور چندایک قطعی اور نا قابل تر دید دلائل کے ذریعے میہ بات آ شکار ہوگئی ہے کہ پینظر میتھی نہیں، چنا نچہ وہ دلائل ذیل میں پیش کئے جاتے ہیں۔

لوژندراور پیرن کتوں کو نیند سے باز رکھنے کے لئے چند دن پخت ترین کاموں میں مصروف رکھتے تھے کہ جس سے ان میں

🔟 خوابیدن دخواب کردن ص ۲۳

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتي المحتي

خصوصی تھکاوٹ اور دار<sup>ف</sup>تگی کی کیفیت پیدا ہوجاتی تھی۔لیکن اس کیفیت کو عام حالات کی نیند سے م<sup>قب</sup>ل دالی حالت سے کوئی اشتر اک حاصل نہیں ہوتا تھا۔

یے نظرید معمول کے مطابق نیند کے آغاز اور پھر اچانک بیداری سے سخت مغایرت رکھتا ہے۔ اگر نیند کا سبب اپنے بدن کی مسمومیت ہوتو چاہئیے کہ نیند بندرتح آئے اور خواب آورز ہر یلے مواد کے خون کے اندر تدریجی طور پر اثر انداز ہونے والے عمل کے مطابق وجود پائے۔ پھر اس طرح سویا ہوا شخص بندرتح بیدار ہو کہ اس کا بیداری کا عمل خون سے زہر یلے مواد کے اثر ات کے زائل ہونے والے تدریجی انداز کے ساتھ مطابقت پیدا کر سکے۔

اس مفروضے میں نیند کے عمومی قانون کے ساتھ دوسرا تناقص بیسا منے آتا ہے کہ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ فقط چند منٹوں کی نیندانسان کوتر وتازہ کرنے، کام کرنے کی صلاحیت بحال کرنے اور نشاط بخشنے کے لئے کافی ہوجاتی ہے نیز نیند کا احتیاج کا احساس بھی ختم کردیتی ہے۔'

دوجر وال بيح

پروفیسرروخلین کہتا ہے:۔ پی آنوخین اورٹی الکسیو اان دوروی سائنس دانوں نے دوایسے جڑواں بچوں پرتج بات کئے جو باہم جڑے ہوئے تھے۔ان تجربات نے اس مورد بحث نظریئے پر تنقید اور اس کے تجزید وتحلیل کی طرف خصوصی توجہ مبذول کرا دی ہے۔ کیونکہ ان دونوں نے'' ماشا'' اور''لاشا'' نامی دوجڑ واں اور باہم جڑے ہوئے بچوں پر بڑی مدت تک تجربے گئے۔ان دونوں کی نوعیت ہیتھی کہ ان میں باہم جڑے ہوئے ہونے کے باوجود خون کی گردش تو مشتر کتھی۔

لیکن اعصابی''نظام جداگانہ تھا۔ان کی گردش خون کے مشترک ہونے کا ثبوت یہ تھا کہ دونوں کے خون کی تر کیب اور قسم ایک تھی اور جب ان میں سے ایک کے خون میں شیکے کے ذریعے کوئی مواد داخل کیا جاتا تو وہی مواد دوسرے کے خون میں بھی آ جاتا، اس سے معلوم ہو گیا کہ دونوں کا گردش خون کا نظام ایک ہے۔مثلاً ان میں سے ایک کو کسی بیماری کے دفعے مثلاً کسی پھوڑے وغیرہ کے دور کرنے کے لئے کوئی ایسا شیکہ لگایا جاتا تو دوسرے بچے کے اندر بھی اس بیماری سے تحفظ کے آثار وجود میں آ جاتے۔

ان دونوں کے اعصابی نظام کے جداگا نہ ہونے کی دلیل بیتھی کہ ان کے بدن کے ڈھانچے اور ان میں ہرایک کی اپنی مستقل حساسیت بھی اور ہرایک جداگا نہ ردعمل دکھا تا تھا۔مثلاً اگر دو میں سے کسی ایک کے ہاتھ پرایک سخت چنگی لی جاتی تو فقط وہی اپنا ہاتھ بھینچ کرردعمل دکھا تا۔اور دوسراکوئی اثر نہ لیتا۔'

چنانچہان دونوں کی چوہیں گھنٹوں کی طبیعی نیند کا گہراجا ئزہ لیا گیااور پھراتی طرح ان باہم جڑے ہوئے بچوں میں سے ہر ایک کی نیند کو مختلف حالات کے تحت بھی زیر تحقیق لایا گیا۔مثلاً انہیں ایسی مختلف غذا ئیں علیحدہ دلی گئیں جو نیند پر مختلف اثرات مرتب کرتی ہیں، چنانچہ اس تجربے کے نتیج میں جو کچھ سا منے آیا اس سے معلوم ہوا کہ ان دونوں کی نیند آنے کی مدت، نیند کرنے کی المحيج المحرك المساني بيام توحيد المحترج المحت

مدت یا بیدار ہونے کے دقت اور طریقے وغیرہ ان تمام امور میں ان کے درمیان تھوڑ اسا فرق موجود ہے۔مثلاً اگران دو میں سے ایک سویا ہواہتے و دوسرا کا ملاً بیداراور آنکھیں کھولے ہوئے ہے۔''

اسی طرح چندایک دیگر سائنس دانوں کی تحقیقات اور بالخصوص انگریز سائنس دان شرسبوری نے اسی قسم کے دوبا ہم جڑ بے ہوئے جڑواں بچوں پر ۹ ۱۹۹۹ء میں جو تجربات کئے، ان سے ثابت ہوا تھا کہ ان دونوں میں سے ہرایک کی نیند دوسر ے سے علیحدہ ہے۔ بید دونوں جڑواں بچو مختلف اوقات میں سوتے تھے اور ان کی نیند کی طبیعی کیفیت میں با ہم فرق تھا۔ پس ان با ہم جڑے ہوئ جڑواں پچوں میں جداگانہ نیند کا موجود ہونا نیند کے اس کیمیاوی مفروضے کے خلاف ایک قطعی ثبوت ہے۔ کیونکہ اگر نیند خون میں موجود خواب آورز ہرول کے اکتھے ہونے کا نتیجہ ہواور ان کی میادی مواد کا اثر نیند کی شکل میں نمود ار ہوتا تو پھر ضروری ہے کہ ایسے دوبا ہم جڑے ہوتے بچوں میں دونوں کوایک ہی دفت میں نیند آئے۔ حالانکہ حالت نیتھی کہ ان دونوں کو کچھ بھی اکتھے نیند نہ آتی تھی۔ 'آ

🔟 خوابیدن دخواب کردن ص ۲۴



(۳) د ماغ میں نیند کے مرکز کاوجود

ایک بینظر بیکھی بیان کیا گیاہے کہ سلسلہ اعصاب کے مرکزی نظام میں ایک مخصوص نقطہ موجود ہے کہ جسے مرکزی حیثیت حاصل ہے۔اس نظریئے کے حامی سیر کہتے ہیں:

نیندزندگی کے مظاہرات میں سے ایک ضروری مظاہرہ ہے، دماغ میں جس طرح ہضم، پنفس اور زندگی کی دیگر بنیادی فعالیتوں میں سے ہرایک کا ایک مرکز موجود ہے کہ جو اس کو منظم کرتا ہے، اسی طرح دماغ کے مرکز کی اعصاب میں ایک مخصوص نقطہ نیند کے لئے بھی موجود ہے اور اسی مخصوص نقطے کی تحریک نیند کے ظاہر ہونے کا باعث ہوتی ہے۔لیکن گزشتہ دومفروضوں کی طرح سے مفروضہ بھی آج کل کے اہل دانش اور سائنس دانوں کے ہاں غلط قرار دیا گیا ہے اور قبول نہیں ہو سکا۔

ايك اور كمز ورنظريه

<sup>در</sup>مس سپی یو نیور ٹی میں فز کس اور با یونز کس کے ماہرا ستاد پر وفیسر گائیڈو ن کہتے ہیں :

آج سے پندرہ سال قبل تک بینظر یہ قائم تھا کہ مرکزی اعصاب کی لڑی میں منیند کے لئے بھی ایک مرکز موجود ہے اور اس مرکز کی تحریک ایک شخص کو نیند میں لے جانے کا موجب بنتی ہے لیکن یہ بھی بتایا گیا ہے کہ مزانسفا لیک کا ایک حصہ جو جالی کی تی ترکیب رکھتا ہے اس کی برقی تحریک اس امرکا سبب بنتی ہے کہ د ماغ کی سطح فوری طور پر فعال ہوجاتی ہے اور اس سے سویا ہوا جاندار اچا نک بیدارہوجا تا ہے۔'<sup>1</sup>

چونکہ میہ بات مفید اور سود مندر ہے گی کہ ہمیں اس نظریہ اور اس کے طرف داران کے دلائل پر زیادہ سے زیادہ اطلاع حاصل ہواور اسی طرح اس نظریئے کے مخالفین نے اس کے رد میں جو دلائل پیش کئے ہیں وہ بھی ہمیں معلوم ہوں۔ اس لئے ہم اس بارے میں ایک کمل خلاصہ آپ کی خدمت میں بالاختصار پیش کئے دیتے ہیں۔

'' پروفیسر روخلین'' کہتا ہے :اس نظریئے کے حامیوں کی بہت بڑی تعداد کا کہنا ہیے ہے کہ نیند کا مرکزہ ہمارے د ماغ کی نیم دائرہ خاکستری کھو پڑی کے پنچ ( کورنگس ) نامی حصے کے اندر ہے۔ان سائنس دانوں کا استدلال دوفتہم کے حقائق پر استوار ہے' پہلی قشم بے حقائق کلینک میں ان مریضوں کے مشاہدہ سے متعلق ہیں جو گہری نیند نہ آنے والی بہاری میں مبتلا ہوتے ہیں ۔

آسٹریلیا کے سائنس دان'' اکونومو''نے ایسے افراد کے دماغ کے اپریشن کئے جود ماغ کے درم کی بیماری سے فوت ہو گئے۔ (بیدایک ایسی بیماری ہوتی ہے کہ جس کے علامات میں سے ایک علامت طولانی نیند ہوتی ہے کہ بعض اوقات کئی روز تک جاری رہتی ہے ) اس

🗉 فزیالوجی پزشکی ۲۵ ۱۰۴

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتى

آ پریشن سے معلوم ہوا کہان مریضوں کے دماغ میں اس بیاری سے جو تبدیلیاں مرتب ہوئیں وہ دماغ کے پیندے کے قریب دیکھی گئیں۔ان مریضوں پراس کمبی منیند کے مسلط ہونے کی وجہد ماغ کے ورم ز دہ ہونے کی وجہ سے اس مرکز ہ کاتحریک پاناتھا۔

دماغ میں بحل کی لہر گزارنا

'' دوسری قشم کے حقائق میں وہ نتائج شامل ہیں جو سوئٹزرلینڈ کے سائنس دان لٹوہس کے فزیکی تجربات کے ذریعے سامنے آئے ہیں۔اس سائنس دان نے زیر تجربہ حیوانات کی کھو پڑیوں میں سوراخ کیئے، ان میں سے بجلی کے مخصوص تارگز ارے اور دماغ کے معین حصوں میں ان کی کارگز ارکی کا جائزہ لیا۔''

یہ دوعدد نازک قسم کے برقی تاریخے جن کے دونوں سروں کے علاوہ ہاقی سارا حصہ مضبوط طور چھپا ہوا تھا۔ لئو ہس نے ان کو د ماغ کے اندرا پنی حالت پرر ہنے دیا اور ان کے بیرونی سرے کو کھو پڑی کے سوراخ کے ساتھ مضبوطی ڈے جوڑا اور زخم کو ٹائلے لگا کر بند کردیا۔ چند ڈروز بعد جب وہ حیوانات شفا پا گئے اور ان کے زخم بھر گئے تو پھراس نے اپنے تجربے کا آغاز کیا اور ان تاروں کے ذریعے د ماغ تک بجلی کی لہر دوڑائی۔'

یہ تارجن جانوروں کے دماغ کے پنیدے کے قریب یعنی (میپو ٹالامس) کی طرف لگے تھے، جونہی بجلی کی روتاروں سے گزرتی وہ حیوان گہری نیند سوجاتے لیکن جن حیوانات میں بہتار دماغ کے کسی اور حصے میں تھے، ان میں بجلی کی لہر سے نیند مسلط نہیں ہوتی تھی۔ای طرح کے تجربات دیگر سائنس دانوں نے بھی انجام دئے جن میں سے ایک (ٹونیخ) نامی روتی سائنس دان بھی ہے، ان سب کے تجربات سے ای قسم کے نتائج برآمد ہوئے۔'' <sup>[[]</sup>

اب ان ماہرین سائنس کی گفتگوکا خلاصہ بھی سنئے جواس نظریئے کو صحیح نہیں سمجھتے، وہ کہتے ہیں:۔اس نظریئے کے حامیوں نے د ماغ کے درم میں مبتلایا بجلی کی تاثیر کے تحت رکھے جانے والے بیاروں پر نیند کے مسلط ہونے کی جوعلت بیان کی، دہ ایک غلط تفسیر ہے ان کی نینداس وجہ سے نہیں ہے کہ د ماغ کے اندر نیند کے لئے کو کی خصوصی مرکز موجود ہے، بلکہ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ بیاری یااس خاص نقط کو تحریک د نیا اس امر سے مانع ہوجا تا ہے کہ ن ظام د ماغی اپنی ان فعال حرکات کو جاری رکھ سکے کہ جو ہیں ۔ چونکہ ہیدار کرنے والا وہ سارا نظام معطل ہوجا تا ہے، اس لئے متیجہ کے طور پر نیند طاری ہوجاتی ہے، تاہم اس بات کی مزید وضاحت چو تصف ظریئے کے بیان میں ہوجا نیگی ۔

( زیرکورٹکس ) مرکز نیند کا بیہ ضروضہ ( ایوان پا وُلوف ) کے مخالفت کا شکار ہوا ہے۔اس نے ان تمام وا قعات کی تفسیر

🖾 خوابیدن دخواب کردن ص ۲۷\_۲۸

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المحرج المح

ایک طرح سے پیں کی ہے کہ جن پر اس مفروضے والوں نے اپنی بنیاد قائم کررکھی ہے۔ (پاؤلوف) نے دماغ کے اندر نیند کے ایک مرکز کے وجود سے انکار کیا اور اس نے بید ملاخطہ کیا کہ دماغی ورم کے مرض میں مبتلا مریضوں کا ایک غیر طبیعی قشم کی نیند کا شکار ہو جانا ( ہیپو تالاموس ) میں نیند کے کسی مرکز تحریک میں آجانے کی وجہ سے نہیں ہوتا۔ بلکہ یہ نیند دماغ کے ایک حصے میں ایک آسیب اور خرابی کا نتیجہ ہوتی ہے جو دل اور چھیچھڑوں چیسے اندرونی اعضاء کی تحریکات کے لئے مانع بن جاتی ہے۔ گویا بیتحریکات بیداری کو برقر ارر کھنے اور اس کی حفاظت کرنے کا اہم ترین عامل ہوتی ہیں۔

(پاؤلوف) کا نظریدتھا کہ دماغی ورم میں مبتلا افراد کی نینداس نیند سے بہت زیادہ مشابہ ہوتی ہے جواس کے شاگر دوں میں سے ایک ( گالکین ) نے چند کتوں پر طاری کی تھی۔( گالکین ) نے ان کے دماغ کا سونگھنے۔ سننے والے اعضاء سے رابطہ قطع کر دیا، اس طریقے سے وہ ان کے دماغ کے اندر بیرونی تحریکات کے انتقال کو بہت حد تک کم کرنے میں کا میاب ہو گیا تھا۔

نيند كشرائط ييداكرنا

د ماغ کے مراکز عالی کی تحریک کوروک دینے کا نظریہ

نیند کے بارے میں جونظریہ بہترین سمجھا گیا اور دور حاضر میں اہل دانش اور سائنس دان طبقے کے ہاں بحث ونظر کے بعد مور دقبول قرار پایا ہے، وہ بیہ ہے کہ نیندیعنی وسیع بنیا دوں پر اس حد تک ممنوعیت اور باز داشت کہ وہ ممنوعیت د ماغ کے تمام مراکز عالیہ پر غالب آ جائے اور فعال اور کارکن تحریکات کے نظام کو بر کنارکر دے۔

'' پروفیسر گائٹون کہتا ہے:۔ آخ بیہ بات روثن ہوچکی ہے کہ بیداری د ماغ کے مختلف حصوں کے سخت فعالیت میں مصروف

🖾 خوابیدن دخواب کردن ص۲۷\_۲۸

المحتى المريني الماني بيام توحيد المحتى المحتي ال

ہونے کا نتیجہ اور نیندا سقتھم کی فعالیت کے فقدان کا نتیجہ ہے۔''

دماغ ياايك پيچيده عضو

انسانی دماغ ایک ایسا پیچیده ترین عضو ہے جوآ دمی کے اندرخلق فرمایا گیا اور وہ اس کتاب آ فرنیش میں آیات اللی میں سے ایک بہت بڑی نشانی ہے۔روحانی اور مادی دونوں مکا تب فکر میں دماغ تعقل وتفکر۔ ہوش وحافظہ۔ دیکھنے اور سننے۔ سو تکھنے اور چکھنے کا مرکز ہے۔ دماغ ایک ایسا حکمر ان عضو ہے جوابتی وسیع اور پیچیدہ نظام کے ذریعے بدن کے تمام اعمال کی نگر انی کرتا ہے۔ دماغ ایت وسیع اعصابی نظام کے توسط سے بدن کے تمام اطراف سے پیش آ مدہ تحریکات کی اطلاع حاصل کرتا اور پھر ان پر اپنے موزوں عکس العمل کا اظہار کرتا رہتا ہے۔ مخصر ہے کہ دماغ ان اعصابی رابطوں کے وسیع سلسلے سے ہر حس وحرکت پر مطلع رہتا ہے۔ وہ بدن کے تمام

اعصابی نظام بدن کی تیزی سے انجام پانے والی کارگزار یوں کو منظم کرتا ہے، مثلاً عصنلات کا سکڑنا اور آنتوں کے افعال سے سریع تبدیلوں کا متحقق ہونا حتی کہ مختلف غدودوں سے قطرات کا متر شح ہونا اور ان میں ایک خاص میز ان کا قائم رکھنا، یہ سب کچھ اعصابی نظام کی با قاعدگی کا نتیجہ ہوتا ہے۔ یہ اعصابی نظام بدن کے افعال کی تنظیم کے لئے انجام دی جانے والی کا روائی میں جن پیچید گیوں کا حامل ہے ان کے پیش نظر فقط آ ب اپنی مثال ہے۔ یہ ایک ایسا خود کا رنظام ہے جو اس قابل ہے کہ قسم قسم سے ہزاروں تحریکات کی اطلاع دریافت کرے، پھر انہیں ایک دوسری سے ملا کر جائزہ لے، اور ان کے لئے تک العمال تھی جو اس کی انہیں اطلاع سے جزار وات کے بیش العمار ہے۔

اعصابی نظام کے بیا عمال متعددری فلکسوں کے وسلے سے انجام پاتے ہیں، جسی اعضاء سے ایک تحریک اعصابی نظام کو جاتی ہے اور خاص قشم کے اعصاب کی راہوں کے مختلف حصوں میں ری فلکسی جوابات کے ابھرنے کا باعث بنتی ہے، پس اس طرح ہماری روز انہ کی فعالیتوں کو منظم کیا جا تاہے۔ <sup>ت</sup>ا

اعصابی نظام کے خلیوں کی قوت فعلی اوران کی مقادمت کی توانائی محدود ہے، جبکہ بیداری کی گھڑیوں میں ان پر دائمی اور اسلسل کا م کا بوجھ آتا تواس سے تھ کا وٹ اور خشگی طاری ہوجاتی ہے۔اب اگریت سلسل قائم رہےاوروہ کا م جاری رکھیں تو وہ رفتہ رفتہ ان نظام کے ناکارہ اور خراب ہونے کا باعث بن جائے گا۔

لہٰذاان خلیوں کی اس تھکا وٹ اور <sup>خستگ</sup>ی کو دور کرنے کا بہترین وسیلہ اورانہیں تر وتازہ رکھنے کا عمدہ ترین موجب نیند کرنا اور سوجانا ہے۔ کیونکہ نیند کے وقت د ماغ کے تمام فعال مراکز اوران کو فعال بنانے والا پورا نظام کا م کرنا حچوڑ دیتا ہے اور کمل

> <sup>[1]</sup> فزیالوجی پزشکی ۲۵ ۱۰۴ ۷۸ ۸ <sup>[1]</sup> فزیالوجی پزشکی ۲۵ ۱۰۴ ۷۸ ۸

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي المحتي

آرام کرنے لگتاہے۔

مراكزدماغ كيغطيل

واضح ہو کہ نیند کی حالت میں اعصابی نظام کی تعطیل سے مراد تعطیل مطلق نہیں ہے، کیونکہ ہرطرف سے کام چھوڑ دینے کا مطلب توموت ہے۔ پس نیند کی تعطیل سے مراد بیہ ہے کہ عکمرانی کرنے والے مراکز کا ایک بہت بڑا حصہ اور اسے فعال بنانے والا اعصابی جال تعطیل کرتا ہے، جبکہ ان کا ایک تھوڑ اسا حصہ نیند میں بیداری کی حالت سے کمتر کام جاری رکھےر ہتا ہے۔ عالم خواب میں دل۔ گردہ اور جگر کی حرکات کا برقر ار ہنا خود کا راعصاب کی فعالیت میں مصروف رہنے کی دلیل ہے۔ اس

طرح نیند میں ہاتھ۔ پاؤں اور بدن کا ادھرادھر ہوتے رہنا اور پہلو بدلنا بھی ارادی اعصاب کی محدود حد تک فعالیت میں ہونے کی نشانیاں ہیں۔

مندرجہ بالا وضاحت سے معلوم ہوا کہ نیند کا معیار دماغ کے مراکز کی تعطیل اور اس کو فعال رکھنے والے اعصابی نظام کی تعطیل ہے۔ کبھی ایسا انفاق بھی ہوجاتا ہے کہ آ دمی ایک ہیت ناک آ واز یا سخت گرمی کی وجہ سے نیند سے بیدار ہوجاتا ہے۔ یا ایک وحشت ناک خواب دیکھنے پرایک شخص ڈر تا ہے اور پیجان میں آکر نیند سے بیدار ہوجاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ آ واز یا گرم جیسا بیرونی سبب یا وحشت ناک خواب جیسا اندرنی سبب فعالیت بخشے والے اعصابی جال کو فعالیت پرآ مادہ کردیتے ہیں اور اس سے نیند برطرف ہوجاتی ہے۔

نیند کے دقت اعصاب کا جالی دار عامل تقریباً کامل طور پر غیر فعال ہوجا تا ہے، ایسی صورت میں ہر قسم کی حسی تحریک کے لیے ممکن ہوتا ہے کہ وہ اس عامل کوفوری طور پر فعالیت پر آمادہ کر لے۔مثلاً جلد سے درد کی حسی امپولسیون ، آنکھوں کی بینا کی تحریک یں اور کانوں کی سماعت کی تحریکیں کہ ان میں سے ہرایک اعصاب کے جالی دار فعالیتی نظام کو بہت جلدی فعالیت پر آمادہ کرنے پر قدرت رکھتی ہے اور اسطرح سے ہر جاندار کونیند سے بیدار کر سکتی ہے۔ بہت ہی حسی تحریکیں دوسری تمام چیزوں کی نسبت بیدار کرنے میں زیادہ مکوثر ہیں اور ان میں سب سے زیادہ طاقتور کوئی درد ہے یا دوسری بدنی تحریکات ہیں۔

حسی تحریکات کے علاوہ دماغ کی سطح بھی فعالیت پیدا کرنے والے اعصابی جال کے نظام کوتحریک دینے پر قادر رہے اور اس فعالیت میں اضافہ کر سکتی ہے۔سطح دماغ کے تقریباً تمام حصول کے فعالیت پیدا کرنے والے جالی دار نظام سے بلاوا سطہ رابطے قائم ہوتے ہیں۔علاوہ ازیں دماغ کے ہر حصے کی اپنی شدید فعالیت بھی فعال کنندہ نظام کو فعالیت پر آمادہ کر سکتی ہے اور یہ قابلیت رکھتی ہے کہ شدید بید بیداری کے تمام درجات کے ساتھ ساتھ بر قرار رہے۔

🔟 فزیالوجی پزشکی صے ۱۰ ۱۰



بيدارر بهنااور بيدار بونا

بیدارر بنے کا معیار بھی وہی ہے جو بیدار ہونے کا معیار ہے، یعنی جس طرح درداور آواز جیسے بیرونی اسباب یا وحشت ناک اور ڈراؤنے خواب جیسے اندرونی اسباب فعال کنندہ نظام اعصاب کوتح یک دے کرایک سوئے ہوئے آ دمی کو بیدا کر سکتے ہیں۔اسی طرح درد، گرمی یا تشویش ناک افکار اور پریثان تخیلات بھی اس فعال کنندہ نظام اعصاب کوتحریک پر بحال رکھ کرنیند سے مانع ہو سکتے ہیں۔

اونكمراور نيند

تدريجي وقفه

د ماغی مراکز کا فعالیت تدریجی انداز میں رکنا اور فاصلہ دے کر محقق ہونا اوگھ کا موجب بنتا ہے۔ اس امر کی بنیا د پر کہ بدن کے اطراف میں سے ہرایک کی حکمرانی کا مرکز ایک مخصوص نقطے کے ساتھ مر بوط ہوتا ہے۔ جب ایک معین طرف سے مربوط نقطہ وقفہ پیدا کر لیتا ہے تو وہ ی عضو ستی کی حالت میں چلا جا تا ہے اور اونگھ کا آغاز ہوجا تا ہے۔ ابتداء آنکھوں کی پلکیں گرتی ہیں، پھر گرد نی کے پٹھے شل ہوتے ہیں اور اس سے سرا پنا تو ازن کھو بیٹھتا ہے۔ پھر رفتہ رفتہ توت ساعت کمزور ہونے گئی ہے اور بالآخر بالکل ختم ہوجاتی ہے۔ سارے بدن کے پٹھے اور اس کا ڈھانچہ اپنی حالت بد لنے لگتا ہے۔ پس جب بیہ وقفہ اور سکون د ماغ ک

پاولوف نے اپنی تحقیقات کے دوران اونگھ کے ظہور کی کیفیت کو دریافت کیا کہ یہ وقفہ کیونکر بندر بن ظاہر ہوتا ہے۔ پھر د ماغ کی سطح پر پھیل جاتا ہے کہ جس کے نتیج میں نیند پیدا ہوجاتی ہے۔ اس نے اپنی دریافت کو ۵ ۱۹۳ ء کواپنی اس تقریر میں بیان کیا تھا جو اس نے اعصابی امراض کے مخصصین اور نفسیات کے ماہرین کی ایک کا نفرنس میں نیند کے موضوع پر کی تھی۔ اس نے زیر تجربہ ایک کتے کے د ماغ پر اس وقفہ دار نیندیعنی اور کھ کے د ماغ کی سطح پر پھیل جانے والے مل کو ابتداء سے لکر گہر کی نیند بن جانے کے آخر کی مرحلے تک سب امور کو نشر تک سے بیان کیا تھا۔

اس کی ترتیب پچھاس طرح تھی کہ ابتدائے تجربہ میں بیدوقفہ فقط د ماغ کی سطح تک ہوتا ہے یعنی ان مقامت تک جوزبان کی حرکات کو منظم کرتے ہیں ان تک پھیلتا ہے۔ اس کے بعد بیدوقفہ آگے بڑھ کر منہ اور جبڑوں کی حرکات پر حکومت کرنے والے مراکز کو جا لیتا ہے، اس مرحلے میں کتا اس بات پر قادر نہیں رہتا کہ پچھ کھا سکے۔ (اس مرحلے میں اگر کوئی چیز اس کے منہ میں رکھیں تو وہ بے اختیا ر باہر گر پڑتی ہے) اس کے بعد بیدوقفہ گردن کے عضلات (پچھوں) کی حرکات کو قابو کرنے والے مراکز تک سرایت کرتا ہے۔ (پس اب کتا پورے بدن کو پچھر سے بغیر غذا کی طرف نہیں مڑسکتا) اس وقت اس کے تمام عضلات سست پڑجاتے ہیں اور کتا نیند میں چلا جا تا

# غير بعى نوزاد

اما معلی علیہ السلام نے ایک ایسے مولود کی میراث کا حصہ عین کرنے کے لئے کہ جس کی ایک کمر سے او پر دوبدن اور دوسر

🔟 نظریات پادلوف ص ا ۷

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد

تھے۔ آپ نے اس ضمن میں نینداور بیداری جیسے دوطبیعی امور سے ایک بہت بڑاعلمی استفادہ فرمایا اورا پنے فیصلے کی بنیا دان دوحالتوں کی اساس پراستوارفرمائی۔

ان امرأة ولدن على فراش زوجها ولداله بدنان ور أسان على حقو واحد فالتبس الأمر على أهله أهو واحد اوا ثنان فصار الى امير المومنين عليه السلام يسئلو نه عن ذالك ليعرفوا الحكم فيه فقال امير المومنين عليه السلام اعتبروة اذانام ثمر أنبهوا أحد البدنين والرأسين فان انتبها جميعا فى حالة واحدة فهما انسان واحدة وان استيقظ أحد البذنين والرأسين فان انتبها جميعا فى حالة واحدة فهما انسان واحد وان استقيظ أحد هماداة خرنائم فهما أثنان وحقهما من الميرا شحق اثنين.<sup>[1]</sup>

ایک عورت نے اپنے قانونی شوہر سے ایک فرزند جنا کہ جسکی ایک کمر کے او پر دوبدن اور دوسر تھے۔ اس مولود کے خاندان والے پریشانی سے دو چار ہوئے اور یہ فیصلہ کرنے سے عاجز زر ہے کہ یہ نوز ادایک فرد ہے یا دوفر دہیں؟ چنا نچہ یہ لوگ حضرات میر المونین امام علی بن ابی طالب علیہ السلام کے حضور میں آئے، تا کہ آپ سے اس بارے میں تھکم اللی دریا فت کریں۔ حضرت نے فر مایا اس بچے کونیند کے موقع پر آزماؤ کہ جب دونوں سوئے ہوئے ہوں ۔ تب ان دوسروں یا ان دوبدنوں میں سے ایک کو حکرت دے کر جگاؤ۔ اگر دونوں بیک وفت بیدار ہوجا ئیں تو یہ دونوں ایک انسان ہیں اور اگر ایک بیدار ہواور دوسرا سویا

<sup>دو</sup> کیمیادی نظریئے میں وضاحت سے بیان کیا تھا کہ روس اور انگلستان میں دوایسے بچوں کوزیر آزمائش رکھا گیا جو دونوں باہم جڑے ہوئے تھے، ماہرین متعدد تجربات کے بعد اس نتیج تک پہنچ کہ ان دنوں باہم جڑے بچوں کا نظام گردش خون مشترک لیکن ان کا اعصابی نظام جداگا نہ تھا۔ ان کے اشتر اک خون کا ثبوت اس طرح حاصل ہوا تھا کہ ان کے خون کی ترکیب واحد تھی۔ ان دومیں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ میں ان دومیں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ میں ان دومیں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ میں دین میں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ میں دومیں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ میں دومیں سے ایک کے خون میں جو مادہ داخل کیا جا تا وہ دوسرے کے خون میں تا شیر کر تا اور اس میں پایا جا تا تھا''۔ پر ایک کی کی ایک ان کے اعصابی نظام کا جدا جدا ہونا اس طرح معلوم ہوا کہ ان میں سے ہرایک کی بدنی سا خت اور حساسیت مستقل اور جنبش وتحریک کا تک اسی کھی ہو اگا نہ تھا کہ تر اینا اتفاق ہو تا تھا کہ ان دونوں میں سے ایک بچے سو یا ہو تا تھا تو دوسر کے میں ہو تا تھا تو دوسر الک ہی تھی ہو تا تھا تو دوسر المور پر

> <sup>[1]</sup> الارشادشيخ مفيد ص ١٠٢ <sup>[1]</sup> خوابيدن وخواب كردن ص ٢۵

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المح المح المح المح

نينداوراعصابي نظام

اگران دونوں بچوں میں ایک کا اعصابی نظام کام کررہا ہوتا توضر وری تھا کہ دماغ اور اعصاب کے مل سے مربوط تمام امور دونوں میں یکساں ہوتے۔اگر ان میں سے کسی ایک کے باز وکو دکھ دینے والے انداز میں دباؤتو اگر اس کو در د دوالم کا احساس ہوتو دوسر کو بھی اس طرح احساس الم ہونا چاہئے تھا، دونوں کو بیک وقت سونا اور پھر بیک وقت ہی بیدار ہونا چاہئے تھا۔اگر ان میں سے ایک نیند میں اور دوسرا بیدا ہوتو اس سے بیتا بت ہوتا ہے کہ ہرایک کا اعصابی نظام علی دوں ہوتا میں دیا کہ تعالی میں ایک کے باز کو حکم سے مربوط تمام امور مخصوص ہے۔

وہ سوال جواما ملی علیہ السلام سے پوچھا گیا، وہ یہ تھا کہ یہ جو کمر کے او پر دو بدن اورعلیحدہ علیحدہ ہیں ( ینچے سے بدن ایک ہے اور او پر سے دو) آیا بیا یک نفر ہے یا دونفر ہیں؟ لہٰذا میر اث میں سے ایک فر دکا حصہ پائیں یا دوافر ادکا۔؟

اس امر کی تشخیص ان دونوں کے فطری احساس وادراک کی کیفیت سے مربوط ہے کہ میہ جو بدن اور دوسر والے ہیں آیا میہ دونوں اپنے اس مجموعی بدن سے ایک فر دہونے کا احساس کرتے اورخود کو ایک فرد سیحصتے ہیں۔؟ یعنی دونوں ایک فکر اور ایک شخصیت ک مالک ہیں یا میر کہ ہرایک خود کو دوسر ے کا غیر سمجھتا ہے؟ کیا ہرایک کے اندرا پنی فردیت کا احساس دوسر سے جداگا نہ طور پر موجود ہے یا نہیں؟ مختصر سیر کہ آیا ان دومیں سے ہرایک اپنے وجدانی ادارک کے ساتھ سمجھتا ہے کہ میں وہ نہیں اور دومیں ، یعنی میں خود میں ہوں اور دہ خود دوم ہے۔

البتہ صورت حال بیتھی کہ بیہ سوال اس وقت کیا گیا کہ جب وہ بچے اپنی عقل اور احساس کی توانا ئیوں کو اس قدر پر ورش نہ دے سکے تھے کہ بول سکیں ۔لہذا اس وقت اس معاملے کی تشخیص کے لئے بہترین علمی اور اساسی راستہ وہی تھا جو امام علی علیہ السلام نے اختیار فرمایا۔ آپ نے ان کے ایک یا دوہونے کی تعیین کا معیار نیندا ور بیداری پر قائم فرمایا کہ دونوں طبیعی حالتیں ہیں (اس مسلے کے حل کی صلاحیت ان میں موجود ہے )۔

### ایک انسان یادوانسان

اب اگرایک کو بیدار کرنے سے دوسر ابھی بیدار ہوجاتا ہے تو وہ دونوں ایک انسان ہیں اور وراثت میں ایک فرد کے حصے کے مالک ہیں۔ یعنی ان دونوں کا اعصابی نظام ایک ہے اور ایک مرکز حکمر انی دونوں کے بدن میں کام کرتا ہے۔ اگر ایک کو بیدار کرنے سے وہی بیدا ہوتا ہے اور دوسرا سویار ہتا ہے تو وہ دوانسان ہیں لہٰذا دو حصوں کے حقد اار ہیں یعنی دونوں میں سے ہرایک کا اعصابی نظام جدا ہے اور اس کے اپنے ساتھ مختص ہے اور ہرایک کے بدن میں کام کرنے والا حکمر ان مرکز بھی علیہ حدوثوں ہے سال میں اور وراثت میں کا مرایک کو بیدار کر نے حیدا ہے اور اس کے اپنے ساتھ مختص ہے اور ہرایک کے بدن میں کام کرنے والا حکمر ان مرکز بھی علیہ حدہ ہے۔ حیسا کہ ہم نے بیان کردیا کہ نیندیونی د ماغ کے مراکز عالیہ کے وقفہ کرنے ،سکون پانے اور فعالیت کوچھوڑ دینے کی سے حالت اچانک وجود میں نہیں آتی، بلکہ مرحلہ بہ مرحلہ اور رفتہ آگے بڑھتی ہے۔اس کے آغاز میں ایک سستی کی کیفیت اور اونگھ کی حالت پیدا ہوتی ہے اور اس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ مراکز دماغ میں بعض مراکز میں وقفہ پیدا ہوتا ہے۔ پھر بہ تدریخ دیگر حصوں کی طرف سرایت کرنے لگتا ہے اور جب بیہ وقفہ بیہ آرام اور سیندم فعالیت مزید پھیلتی ہوئی تمام مراکز فرماند ہی پرغلبہ حاصل کر لیتی ہے تو کمل نیند طاری ہوجاتی ہے۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ جش تخص کو ہمپینا نزم کے ذریعے گہری نیند سلادیا جاتا ہے اور دہ اپنی طبیعی نیند کی مثل اپنے آپ سے آگاہ اور بے خبر ہوجاتا ہے تو پھر کیوں عامل کے سوالات کو صحیح طور پر سن لیتا ہے اور کیسے ان کے صحیح جواب دیتا ہے؟ اس کے اور اک کا مرکز ۔ حافظ کا شعبہ ۔ سننے کے آلات اور بولنے کے آلات کیوں بیدار اور فعال رہتے ہیں ۔؟ یعنی بیحالت توقف اور آرام و استراحت کی بیکیفیت دیگر تمام حصول کی طرف پیش رفت کیوں نہیں کرتی اور تمام مراکز تک اس کا پھیلاؤ کیوں نہیں پنچتا؟ ۔

نبيد کے درجات

اس سوال کا جواب دینے سے پہلے ضروری ہے کہ ایک نکتے کی طرف ضروری توجہ ہوا وروہ ہے کہ نیندا ور بیداری دونوں فزیالوجی کی نظر میں مختلف درجات اور مراتب کے مالک ہوتے ہیں۔ بیا نتلاف نیندا ور بیداری کے عوامل کے ایک دوسرے پر تا ثیرو تا تر کے تفاوت کا منتیجہ ہوتا ہے۔

یہ سوال کہ کوئی شخص نینداور بیداری میں کس طرح مختلف درجات کا حامل ہو سکتا ہے؟ اس کے جواب میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ نینداور بیداری کی دونوں طرفوں کا مداران متوازی رابطوں پر قائم ہے جو کئی ملین کی تعداد پر پھیلے ہوئے ہیں۔ اگر یہ دوطرفہ نظام ان رابطوں میں سے چند محدود تعداد کے رابطوں پر انژ کر یے تو ان شخص کی بیداری کا عرصہ ختم ہوجائے گا لیکن اگر یہ کیفیت ان را ہوں اور رابطوں میں سے بہت زیادہ تعداد میں باہم یک دفت ہوکر برقر ارر ہےتو ان شخص کی بیداری سے ہرہ مند ہونے کا عرصہ ہو ہوجائے گا۔

ہیپنا ٹزم والی نیند کے سوال کا جواب ہیہ ہے کہ د ماغ کے نیند سے مغلوب ہونے اور بے خبر ہوجانے والے مرا کز ان مرا کز سے جدا ہیں جو نیند سے مغلوب نہیں ہوئے اور ابھی تک باخبر وآگاہ ہیں۔ بالفاظ دیگر وقفہ وسکون د ماغ کے چندا یک حصوں تک تو پھیل چکا ہوتا ہے کیکن چند دوسر ے حصول تک بیا ثر نہ پہنچنے سے وہ مرا کز د ماغ ہوشا رر بتے ہیں۔ ایسی کیفیت بھی بھی طبیعی نیند میں بھی دیکھی جاتی ہے اور بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جو نیند کے عالم میں با تیں کرتے ہیں اور کٹی ایک سوتے ہی ہا ٹھر چلنے بھی بھی طبیعی نیند میں بھی دیکھی حقائق اور عمل لوگ ایسے ہوتے ہیں جو نیند کے عالم میں با تیں کرتے ہیں اور کٹی ایک سوتے ہی ہا ٹھ کر چلنے بھی گھتے ہیں۔ حقائق اور عملی تجربات کے مطابق ہی چاہتا ہے کہ بار ہاطبیعی نیند ہوتی ہے جو ہز وی بیداری کے ساتھ ساتھ ہوتی ہے دو م

🎞 فزیالوجی پزشکی 🗝 ۱۰ ۱۰

لا المراكب المراكب الماني بيام توحيد المحافي المحافظ المحافظ

والے حصے میں ظاہر ہوتا ہے اور نیند کا آغاز کردیتا ہے۔لیکن درعین حل کچھ نقاط جنہیں میں محافظ اور نگہبان یا کام پر برقر ارنقاط کا نام دیتا ہوں،ان میں ابھی تک فعالیت باقی ہوتی ہے اوروہ اپنے کام میں مصروف رہتے ہیں''۔

''مثال کے طور پر دیہاتی پن چک والے کو دیکھتے جوسوجا تا ہے لیکن جونہی اس کی چکی بند ہوتی اور اس کی آواز منقطع ہو جاتی ہے تو وہ فوراً بیدار ہوجا تا ہے۔ یاایک ماں اپنے بچے کو معمولی سی صدا مبند ہونے پر نیند سے بیدار ہو کرا ٹھ کھڑی ہوتی ہے اور اسے کوئی بے چینی اور اضطراب بھی لاحق نہیں ہوتا۔ بیرسب کچھانہیں محافظ ونگران نقاط کی وجہ سے ہوتا ہے جو ہر حال میں آمادہ اور فعال ہوتے ہیں۔

اسی سے مشابہ کیفیت میپنا ٹڑم میں پیش آتی ہے، البتہ اس اختلاف کے ساتھ کہ اس میں وہ نگران نقاط اور فعال مراکز لیعنی د ماغ کا ہوشیار حصہ میپنا ٹڑم کرنے والے اور زیرعمل فرد کے درمیان رابطہ برقر ارکرتا ہے۔ ان کا نتیجہ یہ برآ مد ہوتا ہے کہ تابع ( زیر میپنا ٹڑم ) اس وقت باوجود بکہ ایک طبیعی نیند سوئے ہوئے شخص کے مانند سویا ہوتا ہے اور بیرونی تحریکات اور اپنے بیرونی ماحول کے احساس سے غافل ہوتا ہے، تاہم میپنا ٹڑم کرنے والے عامل کی باتوں کو سنتا اور ان کا جواب بھی دیتا ہے'

طبیعی نینداور پیپناٹزم کے باہم مشابہ ہونے کی ایک اور دلیل میہ ہے کہ بید دونوں حالتیں ایک دوسری میں تبدیل بھی ہوجاتی ہیں۔بھی بھی ایسابھی دیکھا گیا ہے کہ ہیپنا ٹزم کرنے والے اپنے تال<sup>یع شخص</sup> کو ہیدار نہیں کر سکتے ، کیونکہ اس وقت ہیپنا ٹزم کا مرحلہ بیعی نیند تک پہنچ جا تا ہے۔

پاولوف کا نظریہ ہے کہ د ماغ پر وقفہ کا ظہور دراصل مختلف درجات کا حامل ہوتا ہے کہ یہ درجات مرحلہ بیداری سے نیندو بیداری کے درمیانی مر حلے اور پھر گہری نیند کے مر حلے کی طرف جانا ہے۔ یہ درجات و قضے اور حالت سکون کے پھیلاؤ کی تدرت بچ نتیج میں پیداہوتے ہیں جواس نے متعدد تجربات کے ساتھ ثابت بھی کئے ہیں۔ <sup>[1]</sup>

ایک اورسوال جواس بحث میں اٹھ سکتا ہے دہ یہ ہے کہ طبیعی نینداور مرگی کے دورے کے درمیان کیا فرق ہے؟ اسی طرح بیہ سوال کہ نینداور بے ہوثتی (جو کمز وری یادیگرا یسے اساب سے طاری ہوجاتی ہے ) میں کیا فرق ہے؟

ہمیں معلوم ہے کہ طبیعی نیند کو بے ہوشی کے ساتھ اس لحاظ سے مشابہت ہے کہ ان دونوں میں دماغ کے مراکز عالیہ اور جال دار فعال کنندہ نظام کا م کرنا چھوڑ دیتے ہیں اور آدمی پر نا آگا ہی اور بے خبری کی حالت طاری ہوجاتی ہے۔ وہ بیرونی تا ثیرات کا اوراک نہیں کرتا اور اختیاری اور ارادی فعالیت میں تعطیل ہوجاتی ہے، کیکن طبیعی نیندا ور بے ہوشی والے عارضے کے درمیان فرق ان دونوں حالتوں کی پیدائش کے اسباب سے واضح ہوسکتا ہے۔

نیند سو فیصد طبیعی حالت ہے کہ جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے حکیما نہ فیصلوں کے مطابق تمام افراد بشر کے لئے مقرر فرما یا ہے۔اس کے آنے کی وجہاعصابی خلیوں پرخشگی اور تھاوٹ کا طاری ہونا ہے جوانہیں ہیداری کے اوقات میں مسلسل کا م کرنے کی وجہ سے لاحق

🔟 نظريات پادلوف ص 24

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي مخ اين اي المرى المانى پيام توحيد بي مخ اين المرى المركز المح

ہوجاتی ہے پس جب ایک آ دمی بہت دیر تک سولیتا ہے تو اس کی خشگی اور فرسودگی دور ہوجاتی ہے اور وہ خود بخو دبیدار ہوجا تا ہے۔ اس اعصابی نظام نئی تو انائی اور تا زگی کے ساتھا پنی عادی اور طبیعی مصروفیات کواز سرنوانجام دینے کے قابل ہوجا تا ہے۔

جب جالی دار فعال کنندہ نظام کچھ دیر تک استر احت کر لیتا ہے تو نینداور بیداری دوطرفوں میں شریک اعصاب بندرت کا پن تحرک قبول کرنے والی عام کیفیت دوبارہ حاصل کرنے میں کا میاب ہو جاتے ہیں۔ ان کے دوطر فہ حرکات ایک طرف واردعمل ہو جاتے ہیں اور سویا ہواشخص مرحلہ نیند سے نکل کر بیداری کے مرحلے میں واپس آجا تا ہے۔ <sup>[1]</sup>

سکت قبلی یخشی۔ بے حسی اور بے ہوشی وغیرہ جیسے حالات دراصل د ماغ کی فعالیت میں اختلال کا نتیجہ ہوتے ہیں غشی کا سب نا گہانی طور پر د ماغ سے خون کا تختی کے ساتھ واپس بلٹنا ہوتا ہے۔ بالفاظ دیگر د ماغ میں اچا نک خون کی سخت کمی کا لاحق ہو جانا اور کسی سخت صد مے سے متاثر ہو کر بے حسی کا لاحق ہوجانا بھی اعمال بدنی میں عمومی خلل ، گر دش خون میں بذخلمی ، نظام تنفس میں خرابی اور بلڈ پر یشر (خون کے د باؤ) میں کمی وغیرہ جیسے اسباب کا نتیجہ ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ اکثر اوقات د ماغ کے ر

اپنے دفت پر نیند کا آنا دماغ کی عادی۔طبیعی اور صحت مندانہ حالت ہے۔ نیندجس قدر بھی گہر کی کیوں نہ ہو عام طور پرلوگ اس سے خود بخو دبیدار ہوجاتے ہیں اور کسی کے جگانے کی ضرورت نہیں ہوتی لیکن جوشخص سکتہ قبلی یا صد مات سے متاثریا بے ہو ثق کا شکار ہوا ہو،اسے ان مخصوص ادوبیہ کے ذریعے ہو ش میں لا یاجا تاہے جوان بیاریوں کو دور کرتی ہیں۔ <sup>III</sup>

غشى اور نيند كاسلامي احكام

سابقہ بیانات سے داضح ہوا کہ نینداور بے ہوتی بعض وجوہ سے باہم مشابہ ہیں اور بعض وجوہ میں متفاوت ہیں۔ یہ شباہت اور یہ فرائض عبادت پر بھی اثر انداز ہوتا ہے ،اس لئے بیاسلام کے پیشوا وُل کی توجہ کا مورد بھی قرار پایا ہے۔

کوئی شخص داجب نماز کے پورے وقت میں نیند میں رہے، مثلاً طلوع فخر سے طلوع آفتاب تک مسلسل سویا رہے کہ اس کی نیند نہ اکھڑے اور اس کی نماز فوت ہوجائے یا کوئی شخص کسی بیماری میں مبتلا ہونے کی وجہ سے انتماء و بے ہوشی کا شکار ہو جائے اور پوراد فت نماز اس حالت میں گز رجائے اور نماز ضبح نہ پڑھ سکے۔ بید دونوں قسم کے افراد چونکہ اپنے آپ سے بے خبر اور نا آگاہ تھے، اس لئے نماز پڑھنے پر مرتکب گناہ نہیں اور دونوں ایک جیسے ہیں ۔لیکن بید دونوں اس کی طل سے فرق بھی رکھے ہیں کہ نیند ایک طبیعی حالت ہے اور غشی و بے ہوشی ایک غیر طبیعی عارضہ ہے، اس لئے جس صحیح و متدرست انسان نے اپنا وقت نماز نیند میں گز ار دیا، اس کے لئے واجب ہے کہ دوہ اس نماز کی قضا بحالا نے ۔لیکن جس شخص کی نماز اس کی بے ہوشی کی وجہ سے فوت ہو گی ہو

> Ⅲ فزیالوجی پزشکی ۲۰۳۵ ۱۰ ۳ خوابیدن دخواب کردن ص ۱۳

روایات اورفقها ، کفتاوی کرو ساس پراس فوت شده نمازی قضادا جب نیس ہے۔ عن الرضا علیه السلام فی حدیث قال: وکلما غلب الله علیه المغمی الذی یغمی علیه فی یوم ولیلة قالا یجب علیه قضاء الصلاة<sup>[1]</sup> حضرت امام علی رضاعلیہ السلام نے فرمایا: ہرایی حالت جو کسی دی پراللہ تعالی کی طرف سے غالب آئی ہو، جیسے کوئی شخص دن رات بے ہوش رہتا ہواس پر نماز واجب کی قضانہیں ہے۔ عن أبی عبد الله علیه السلام قال: سمعنه یقول فی المغمی علیه قال ما غلب الله علیه فالله اولی بالعذر<sup>[1]</sup> حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام صروی ہے کہ آپ نے بے ہوش شخص کے بارے فرمایا: ۔ وہ چیز جو خدا وند تعالیٰ ک

### نینداور تھکاوٹ کی دوری

نیند کے بارے میں دور ماضی کے فلاسفہ اور دور حاضر کے سائنسی ماہرین ہر دو کے نظریات کا مطالعہ کرنے سے ایک قدر مشترک ہمارے ہاتھ آتی ہے۔ وہ بیرکہ حیوان اور انسان طبیعی ما دوں کی ترکیب سے وجود میں آئے اور محد دوتوانا ئیوں کے مالک ہیں۔ وہ اوقات بیداری کی سلسل محنت اور تگ ودور کی وجہ سے تھک جاتے ہیں۔ اس لئے مجبور ہیں کہ پچھ دیر کے لئے سوئیں۔ تاکہ اس کے ذریعے اپنی تھکا وٹ دور کریں اور نٹی توانائی حاصل کریں کہ جس سے دوبارہ اپنی مصروفیات کا آغاز کر سکیں اور اپنی زندگی کی سرگر میوں کا تسلسل قائم رکھ سکیں۔

ایک تھکا ماندہ شخص اپنی خشگی سے قطع نظر کچھ مزید خصوصیات کا حامل بھی ہوتا ہے۔ ایک تھکے ماند شے خص کا اعصابی نظام غیر متوازن ذہن میں کشکش کی کیفیت اور وہ رخ والم کے دباؤ میں ہوتا ہے۔ اس عدم تو زان کا سب سے زیادہ اثر دماغ کے پیندے میں کا م کرنے والے مراکز پر ہوتا ہے اور ان میں سے بھی سب سے زیادہ اثر '' بیپو ٹالا موں'' میں مرتب ہوتا ہے۔ چنا نچہ اس سے د ماغی اعصابی طبیعی نظام میں ایک عمیق اختلاف پیدا ہوتا ہے اور اس کے نتیج میں فکر۔ شعور اور نگر انی کا نظام متاثر ہوجا تا ہے۔ ایک تھک ہوا شخص گو یا ایک مسموم فر د ہے کہ اس کا خون اور اس کے خلیے مجموعی طور پر ایسے ہیں جو بریکا راور ناکارہ ہو چک ہیں اور وہ پیشاب پسینداور سانس کے رائے سے ان کو نکال د تیا ہے۔ لیکن میں اراعد م تو از ن صرف تھکا وٹ کی مسمومیت سے ہی نبیں ، بلکہ اس کی ایک وجہ ان محافظ تنظیمی اعصاب کا غیر متوازن ہو کر کام سے دستہ ردار ہوجا تا ہے۔ وہ این نارسائی اور طبیعی کیفیت کی بلکہ اس کی

> □ وسائل الشدیعہ ج۲ص ۲۷۲ □ وسائل الشدیعہ ج۲ص ۲۷۳

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتي المحتي

چاہتے ہیں اورجسمانی خلل میں اضافہ کرر ہے ہوتے ہیں۔

یہ کنتہ بھی فراموثی کے قابل نہیں کہ ایسا شخص اگر چہ بظاہر ایک بدحال بیارادر کبھی ایک اعصابی اور نفسیاتی مریض کی طرح دکھائی دیتا ہے ،لیکن درحقیقت وہ بیارنہیں ہوتا۔ کیونکہ اس کی ساری کمز وریاں جلدیا بدیر سونے اور کمل اسراحت کرنے کے بعد خود بخو دزائل ہوجاتی ہیں کیونکہ وہ شخص استراحت کر لینے کے بعدد وبارہ ایک کامل طبیعی انسان بن جا تا ہے۔<sup>[1]</sup>

# مادی عوارض سے منزہ مشق

آیت الکری'' الدواقعی' اور هیتی معبود کی شاخت کرواتے ہوئے اعلان کرتی ہے کہ اونگھ اور نیند خداوند''حی وقیوم' پر غالب نہیں آسکتی اور سستی ونا آگا ہی بھی اس ہستی پر مسلط نہیں ہو سکتی۔ گویا یہ آیت اس طریقے سے بالواسط لوگوں کو یہ بات کہ نیند کی ضرورت ان زندہ موجودات کو ہوتی ہے جن کا وجود طبیعی ما دوں اور معد نی عناصر سے مرکب ہوتا ہے اور ان کی حیات مادے نے ساتھ قائم ہوتی ہے۔ کیکن ذات خداوند تعالی مادہ سے منزہ ہے، اس کی حیات عین ذات اور مادی نقائص سے مبر کی ہے، اس لئے اس کو اونگھ اور نیند کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ پر ور دگار عالم کو نہ تھکاوٹ ہوتی ہے اور نہ ہی خستگی و فرسود گی اس پر طاری ہو سکتی ہے۔ اس لئے مزور دنا تو ان نہیں ہوتا کہ نیند کے ذریعے بحد یہ تو کی اور مالم کو نہ تھکاوٹ ہوتی ہے اور نہ ہی خستگی و فرسود گی اس پر طاری ہو سکتی ہے۔ وہ

دوسرا جواب مي پيش کا جاسکتا ہے کہ اونگھ اور نيند ہر دوعادى عوارض ميں سے نہيں، بلکہ ايمى دوحالتيں ہيں جو بالجبر و بالقہر حيوان اور انسان پر مسلط ہوجاتى ہيں۔ يہى وجہ ہے آيت الکرسى ميں ''اخذ' کے الفاظ کو استعال کيا گيا اور فرمايا (لا تأخذ کا سنة ولا نوھ " يعنى خداوند تعالى کواونگھ اور نينز بيں پکڑتى اور بيدونوں حالتيں اس ذات حق پر غالب نہيں آتى ہيں۔ جب اس تسلط اور غلبہ والے معنى کی طرف نظر ملتفت ہوتو چر صعيف سے قوى کی طرف ترقى کرما بہتر ہے اور اس کے برعس

🗉 چەمىدانم؟ چكونە برخىتكى غلىبەنىيم ص ٢٣

بلاغت کے خلاف ہوگا مثلاً ہم یوں کہیں کہ فلاح شخص فوجی استحکامات وا نظامات کے لحاظ سے اس قدر قومی ہے کہا سے ایک بٹالین فوج فتح نہیں کر سکتی ہے۔اور نہ ہی ایک بریگیڈ فتح کر سکتا ہے یا یہ کہیں کہ ہرن اس قدر تیز دوڑتا ہے کہ نہ تواسے بھاگ کر پکڑا جا سکتا ہےاور نہ سائیکل پر سوار ہو کر پکڑا جا سکتا ہے۔

آیت الکرس لوگوں کہ بیہ سمجھار ہی ہے کہ اللہ تعالیٰ حیات وقیومت ، رفعت و کمال کے اعلیٰ ترین درجہ پر فائز ہے کہ نہ تو اس پر اونگھ غلبہ کر سکتی ہے اور نہ اسے قومیت سے باز رکھ سکتی ہے۔ نہ نینداس پر مسلط ہو سکتی ہے جو اونگھ سے زیا دہ قو میت سے باز رکھ تو تی ہے اور نہ ہی اسے قومیت سے مانع ہو سکتی ہے۔ بلکہ دہ ہمیشہ ہر جگہ اور ہر موقع پر بذات خود قائم ہے اور سارا جہان اس کی ذات کے ساتھ قائم اور موجود ہے۔ ي ايت الكرى: أسمانى بيام توحيد بي المركب المحالي المحالي

پانچویں تقریر

كائنات كامالك حقيقي

کتاب خدامیں ارشاد خداوندی ہے:

لَهُ مَافِي الشَّلْوْتِ وَمَافِي الْأَرْضِ ال

آ سانوں اورز مین میں جو پچھ ہے وہ سب خداوند تعالیٰ کا ملک حقیقی ہے۔ اس جملے سے آیت الکری انسانوں کی فکر کو بلندی کی طرف لے جارہی ہے اورانہیں سمجھار بی ہے کہ ہمارا معبود حقیقی فقط اس مجموعہ کا ئنات کی ہی'' قیوم'' اور بر پاکرنے والانہیں بلکہ سارے آ سان ، زمین اوران کے اندر کے تمام موجودات اورتمام مخلوقات اس کی حقیقی ملکیت ہیں اور وہی اس جہان مستی کا بالاستحقاق مالک ہے۔

آیت الکری اس جلیمیں بیہ مطلب داضح کرنا چاہتی ہے کہ اسے راستہ کم کرنے دالوا دراسے شرک کی دادی میں بھٹلنے والے لوگو! سن لو کہ تمہا راحقیقی ما لک اور تمہارے معبود کہ جنہیں تم عبادت کے لئے منتخب کئے بیٹھے ہو، ان کاما لک بھی وہی خداوند خالق ہے۔ بیہ س قدر نا دانی اور جہالت کی بات ہے کہ ایک مملوک دوسرے مملوک کی پوجا کرے، ایک مخلوق دوسری مخلوق کی پرستش کرے اور اس کے سامنے ذلیل وخوار ہو کر جھکنے لگے۔

ڹۜٙٵڷۜڹؚؽڹؘؾؘٮؙۼؙۏڹڡؚڹۮۅ۫ڹٳٮڵؠۅؚۼڹٵۮ۠ٲمؘؿؘٵڶػؙۼ<sup>ؚ</sup>

اللہ تعالیٰ کے علاوہ جس کسی کو(یا جس چیز کو)تم اپنا خدا سمجھ کر پکارتے ہو(اور اس کی پروستش کرتے ہو) وہ تمہاری طرح بندے(اور اس کی مخلوق) ہیں پس اے وہ انسانو جو قسم قسم کے معبود بنائے ہوئے ہواور اپنے حقیقی خدا کے ساتھ عبادت میں انہیں شریک قرار دیتے ہو۔ ذراہوش میں آؤ،اپنی عقلی طاقت سے کا ملواورایک گھڑی بھر سوچو کہ شایدا پنی ان فتیج کرتوتوں کو سمجھلو، اپنی عقل کے ہتھیار سے غلامی و بندگی کی زنجیر دل کوتو ڑ ڈالواور اپنے آپ کو ان تقلی اور خود ساختہ معبود دیا تھ

يرستش كےلائق معبود

آیت الکرس «لَۂ مَافِی السَّلہٰوٰتِ وَمَافِی الْاَرْضِ ٭ » والے جلے کے ذریعے انسانوں کوآگاہ کرر ہی ہے کہ اسلام کے مقدس آئین کے مطابق بندگی اور پرستش فقط اس کا ئنات کو یپد اکرنے والے خداوند قد دس کے لئے ہے اور دبی تمام افراد

> <sup>[]]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۵۵ <sup>[]]</sup> سورهٔ اعراف آیت ۱۹۴

الشري : آساني بيام توحيد المحالي المحالي

قر آن مجید نے اپنی متعدد آیات میں اللہ تعالیٰ کو مالک کا ئنات بتایا اور آسانوں اور زمین کے اندر پائی جانے والی تمام اشیاء کو اس پر دردگار عالم کی ملکیت قر اردیا ہے۔ خداوند تعالیٰ کی مالکیت پر ایمان فکر انسانی کو درست رکھنے میں گہرا انر ڈالنا ہے اور کا ئنات کے متعلق نظر بیرقائم کرنے میں انسان کے طرز نظر میں ایک انقلاب پیدا کر دیتا ہے۔ موصن اس جہان کولوگوں کے سامنے ایک نئی نظر سے پیش کرتا ہے اور بیدایمان بشر کوخو دسری۔ سرکشی اور بے راہ روی سے نجات عطا کرتا ہے۔ اس طرح ہرجانب سے حاصل ہونے والا تکامل انسانوں کوالیک صحیح اور سعا دت بخش راست کے مار تک کی سمت ہے جاتا ہے۔ اس مطلب کو واضح کرنے کے لئے ضروری ہوگا کہ اس بارے میں پچھٹز ید گفتگو کی جائے۔

حكومت اللى قرآن شريف ميں دوشتم كى آيات موجود بين : ايك قتم كى آيات ميں آسان وزمين ميں جو كچھ موجود بسان كاما لك الله تعالى كو بتايا گيا ہے۔ گزشته تشريحات سے واضح ہو چكا ہے كہ آيت الكرى ميں الله تعالى كى حاكميت اور اس كى حكيما نه تد بيركا بيان صفت تقوم كو زريح كيا گيا ہے جبكہ ديگر بيشتر آيات ميں الله تعالى كى حاكميت اور اس كى حكيما نه تد بيركا بيان صفت تقوم ويلو مُلْكُ السَّملوٰتِ وَالْارُرض مَوَ اللهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَرِيرُ مَنْ اللهُ عَلى حكم في تقوم تاكم وراسانوں اور زمين كى فرماں روائى اللہ تعالى سے مخص ہے اورو، تى ہرشى پر قادر ہے۔ وَرِيلُو مُلْكُ السَّملوٰتِ وَالْارُرض وَمَا بَيْنَهُمَا مَنْ يَعْلَى عُلَى مَنْ يُو مَا يَدَا بَعْ عَلَى حُوْم وَرِيلُو مُلْكُ السَّملوٰتِ وَالْارُرض وَمَا بَيْنَهُمَا مَدَى مَدْ يَ مَا يَدَا بِهِ مَدْ يَعْلَى عَلَى حُلْ تَعْلَى عَلَى مَنْ يَعْلَى حُوْم وَرِيلُو مُلْكُ السَّملوٰتِ وَالْارُرض وَمَا بَيْنَهُمُهَا مَا يَحْتَا مُواللهُ على حُلْ عَلَى عَلَى مَعْلَى مُواللهُ على حُلْقَ اللَّ

آ سانوں۔زمین اوران کے مابین جو پھھ ہےان سب کو حکومت اللہ تعالی سے خص ہے۔وہ جو چاہتا پیدا کرتا ہےاوروہ ہر شکی یرقا دروتوا نا ہے۔

إِنَّ اللَّهُ لَهُ مُلَكُ السَّلمُوٰتِ وَالْأَرْضِ مَ يُحْي وَ يُمِينُتُ مَ وَمَا لَكُمُ مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيْرِ ®<sup>[2]</sup> آسانوں اورز مين كے امور كامد بر وحكمران فقط اللہ تعالى ہے، وہى زندگى بخشا ہے۔ وہى موت ديتا ہے۔ اور تمہار امختار و

> <sup>™</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۱۸۹ <sup>™</sup> سورهٔ مانده آیت ∠۱ <sup>™</sup> سورهٔ توببرآیت ۱۱۲

اورتمام اشاء کاحقیقی ما لک ہے۔

المحتى المرى: آسانى بيام توحيد المحتى المحتى

مددگاراللدتعالی کے سواکوئی نہیں۔

الَّنِيْ لَهُ مُلْكُ السَّلْوَتِ وَالْاَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِنُ وَلَمَّا وَّلَمْ يَكُنُ لَّهُ شَرِيُكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءِ فَقَدَّرَ لاَ تَقْدِيْرًا ۞<sup>[1]</sup>

وہ خدا تعالیٰ جس کے واجب الا طاعت فرمان نے آسانوں اورز مین کو برقر اررکھا ہواہے۔اور وہ کہ جس نے اپنا کوئی فرز ندنہیں بنایا۔اورجس کی حکومت میں کوئی اس کا شریک نہیں اورجس نے تمام موجودات کوخلق فرمایا ہے اوران میں سے ہرایک کو معین حدود کے اندرمحد د د کر دیا ہے۔

قر آن مجید میں اس قسم کی بہت تی آیات ہیں جن میں اللہ تعالیٰ کی حکومت مطلقہ۔ تدبیر حکیمانہ اور بلاقید وشرط فرمان روائی کو جواسے پورے جہان ہتی پر حاصل ہے۔ کلمہ' ملک' سے تعبیر کیا گیا ہے۔لیکن ہم نے فقط انیں چندایک آیتوں کے تد کرے پراکتفا کیا ہے۔

وہ آیات کہ جن میں خداوند تعالیٰ کی مالکیت کی بات کی گئی اورلوگوں کو بتایا گیا ہے کہ تمام ارضی وسمادی موجودات پر وردگار عالم کی مالکیت ہیں۔ان میں سے اکثر میں بیر صفمون''لام اختصاص'' کے ساتھ ادا کیا گیا ہے۔

لَهُ مَا فِي السَّلوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِلهِ مَا فِي السَّلوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبْلُوُا مَا فِي آنُفُسِكُمُ آوُ تُخْفُوُ لا يُحَاسِبُ كُمُربِهِ اللهُ لاَ

آ سانوں اورز مین میں جو کچھ ہے پروردگا رعالم کی ملکیت ہے۔اور جو کچھتمہارےدلوں میں ہےا گرا سے ظاہر کر دویا اسے مخفی رکھوخداوند تعالیٰ اس کوتمہارے حساب میں شار کر ہے گا۔

وَبِلْهِ مَا فِي السَّلْوَتِ وَمَا فِي الْآرُضِ • وَلَقَلُ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمُ وَإِيَّاكُمُ آنِ اتَّقُوا اللهَ • وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ بِلْهِ مَا فِي السَّلْوَتِ وَمَا فِي الْآرُضِ • وَكَانَ اللهُ غَنتِيَا جَمِبْنَا @<sup>[2]</sup>

آسانوں میں جو پچھ ہےاورزمین کے اندر جو پچھ ہے بیسب اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہےاور ہم نے تم سے پہلے کے تمام انبیاء کے پیردکاروں اورخودتم کو وصیت کی ہے کہ خدا سے ڈرواور پر ہیز گارر ہواور اگرتم نے راہ گفر وانحراف اختیار کی تو (تمہار کی اطاعت کی اسے کو کی احتیاح نہیں ہے ) کیونکہ وہ اس عالم کا ئنات کاما لک حقیق ہےاور بے نیاز اور قابل تعریف ذات ہے۔

> <sup>[]</sup> سورهٔ فرقان آیت ۲ <sup>[]</sup> سورهٔ لقره آیت ۲۸۱٬ <sup>[]</sup> سورهٔ نساء آیت ۱۳۱

ايت الكري: أساني بيام توحيد المحلي المحلي

گر جملہ کا ئنات کا فر گردند بردامن کبریاش ننشدیند گرد اگر ساری کا ئنات کا فر ہوجائے توبھی اس کی ذات کبریا کے دامن پر گردتک نہیں پڑے گی۔

ٱلَّا إِنَّ لِلهِ مَا فِي السَّلوْتِ وَالْأَرْضِ فَتُدَيَعْلَمُ مَا ٱنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَرُيُرْجَعُوْنَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَاعَمِلُوْا وَاللهُ بِحُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ شَ

آگاہ رہو کہ آسانوں اورز مین میں جو پچھ موجود ہے اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہے اورتم جس حالت پر ہوخداوند تعالیٰ اس سے آگاہ ہے۔اورجس دن لوگ خداوند عظیم کی درگاہ میں پلٹائے جائیں گے اللہ تعالیٰ انہیں ان کے تمام نیک و بداعمال کی خبر دے گا۔اور پروردگار عالم ہرشکی سے داناوآگاہ ہے۔

وَبِلْهِ مَا فِي السَّهٰوٰتِ وَمَا فِي الْآرُضِ لِيَجْزِى الَّذِيْنَ اَسَاَءُوْا بِمَا عَمِلُوُا وَيَجْزِى الَّذِيْنَ آحْسَنُوْا بِالْحُسْلِى صَ<sup>َّت</sup>َ

تمام سادی وارضی موجودات کا مالک واقعی اللہ تعالیٰ ہے(اور وہی اپنے حق مالکیت کی بنیاد پر) تمام بدکاروں کوان کے بر ےاعمال کی سزادیتا ہےاورتمام نیکوکاروں کوان کے نیک اعمال کی جزادیتا ہے۔

اس طرح کی دیگر بہت می آیات قر آن شریف میں موجود ہیں کہ جو خداوند عالم کی مالکیت کو بیان کرتی اور تمام ارضی وسادی موجودات کو خالق عالم کی ملک قرار دیتی ہیں ۔

# بشركى اعتبارى مالكيت

یروردگارعالم کی بے نیازی

بشراشیاء کا حقیقی مالک نہیں اوراس کی مالکیت ایک اعتباری اورانتز اعی امرہے، پرانے زمانے میں انسان کی اجتماعی اور اقتصادی ضروریات کے پیش نظراس جہان میں انسان کی مالکیت کی بنیاد قائم ہوئی اورخدائی پیغیبران نے بھی آسانی دستور کے مطابق اس مالکیت کی تصدیق فرمائی۔

ایک پھلدار درخت پرایک انسان کی مالکیت کی حدود بیرہیں کہ اگروہ چاہے تواہے محفوظ رکھ سکتا ہے۔ وہ اس کے پھولوں سے فائدہ اٹھا سکتا ہے۔ان پھلوں کو دوسروں کے ہاتھ فروخت کر سکتا ہے اور چاہے تو اس درخت کو کاٹ سکتا ہے،لیکن بیرسب حفوق

> 🗓 سورهٔ نورآیت ۲۴ ۳ سورهٔ نجم آیت ۲۳

المحتى المرى: أسانى بيام توحيد المحتى الم

حقيقي مالكيت كامفهوم نهيس ركصتيه

اس درخت کا حقیقی اور واقعی مالک اللہ تعالی ہے کہ جس نے اس درخت کے وجود کے تمام ذرات کو خلق فرمایا ہے۔ یعنی اس درخت کے تمام خلیوں کی زندگی اسی مستی کے فیض کا نتیجہ اور اسی کی عنایات کا اثر ہے۔ چنا نچہ اس درخت کا واقعی مالک وہ ہو سکتا ہے جو اس کی زندگی کی حفاظت اور اس کی حیات کی بقاء کے لئے اسے ایک طرف سے غذا حاصل کرنے کی تو انائی بخشا اور بہضم وجذب ک صلاحیت دیتا ہے تو دوسری طرف اس درخت کی غذا کا سامان عالم طبیعت کے دامن میں تیار کر دیتا ہے۔ خلاصہ بی کو ان کی م حقیقی وہ پر وردگار ہے جو اس کے تمام اجزاء کا پیدا کرنے والا ہے، انہیں بخشے والا ہے اور جس نے اپنی حکیما نہ تد بیر کو تکو بی قو اندین کی صورت میں اس درخت کے وجود میں جاری کیا اور اسے ایک کر اہ پر دوال کر رکھا ہے۔

ما لک ملک وملک

نتيجہ بيہ ہے كەاس جہان مستى كى ''ملك''اوراس عالم وجودكا ''ملك''اس ذات اللى لم يزل ولا يزال سے مختص ہے۔ كيونكه تمام ذرات علام خداوند تعالى كے پيدا كردہ اوراس كے فيض اللى كے طفيل موجود ہوئے ہيں ۔ يہ كہنا بجا ہے كہ تمام موجودات كا حقيقى اور واقعى ما لك اللہ تعالى ہے كہ سارا نظام عالم اس ذات كى حكيما نہ تد بير اور جارى وسارى حكم كے ذريعے باقى اور برقر ار ہے۔ يہ كہنا بھى درست ہے كہ اس جہان متى كا ملك اور فر مان روائى اسى حق تعالى سے مخصوص ہے۔ الا كَ اللَّہِ الْحَدَاتُي قَ الْآَمُورُ \* تَبْرَكَ اللَّهُ دَبُّ الْعُلَيدِينَ ٢٠

استفاده كي اجازت

اللہ تعالی نے بشر کوا جازت دی اور اس نے اسے حکم دیا ہے کہ ہر کوئی اپنی زندگی کے تحفظ اور اپنی نوش حالی کی صانت کے لئے اس زمین میں موجود تمام اشیاء اور اس کے تمام منابع سے شرعی حدود کے اندر اور مصلحت کے مطابق استفادہ کرے، حالانکہ بیسب خزانے خداوند تعالی کی ملکیت ہیں اور تکوینی قوانین کی مدد سے پروردگا رعالم' کملک' اور حکومت کے تمام ضابطوں کو جاری کئے رکھتا ہے۔

<u>ھُو</u>ٓ ٱنۡشَاَ كُمۡ مِ<sup>ّ</sup>مِّنَ الۡاَ رۡضِ وَاسۡتَعۡمَرَ كُمۡ فِیۡهَا<sup>۞</sup> اللّه نے تمہیں زمین سے پیدافر مایا در تمہیں اس میں آباد کیا۔ (تا کہا پنی محنت اورکوشش کے ساتھ اس زمین کو آباد کر دکھاؤ)۔

> 🗹 سورهٔ اعراف آیت ۵۴ ----

🗂 سورهٔ مودآیت ۲

انسان زمین میں گندم کا بیج ڈالتا ہے اور پچھ عرصہ کے بعد اس کی پیداورار سے اپنا سالا نہ خرچہ اٹھالیتا ہے۔ یا در ہے کہ انسان اپنے اس کام میں بھی'' ملک خدا'' ہر دو سے استفادہ کرتا ہے۔ گندم ۔ زمین اور پانی بیسب پروردگار کی ملکیت ہیں کہ جن کوایک کا شتکارا پنے فائد بے کے لئے استعال کرتا ہے لیکن قانون حیات سے زیر زمین دانے کو چیرنا۔ پودوں کا غذا حاصل کرنا اور نشوونما پانا بیسب معاملات جو بچ کے پرورش پانے کے وامل ہوتے ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کے ملک اور حکومت کے قاعد بے قانون میں شامل اور

ٲڣؘرؘٵؽؾؙۿڔۿٵؾڂۯؿؙۅٛڹ۞ٵڶؿؿؗؗۿڔؾؘۯڗڠۅ۫ڹؘ؋ٚٲۿڔڹ۬ڂڹٛٳڶڗ۠ڔڠۅ۬ڹ۞<sup>ؚ</sup>

کیاتم نے دیکھا کہ زمین میں جونیچ تم کاشت کرتے ہو، کیاتم اے اگاتے ہویا ہم اگاتے ہیں؟ اس آیت کا پہلا بشر کے'' ملک خدا'' سے استفادہ کرنے کا بیان ہے جو ہمارے ارادہ واختیار کے اندر ہے۔دوسرا حصہ ''ملک خدا'' کے متعلق ہےاورتکوینی قوانین سے فائدہ پانے کو بیان کررہا ہے جو ہمارے اختیار میں نہیں ہیں۔

ناجائزاستفاده

<sup>2</sup> ملک پروردگار' سے تعلق امور میں خداوند تعالیٰ کے تشریعی قوانین سے بے پرواہی برتنا ایک بشر کے مقدور میں ہے اور وہ اس زمین کی اشیاء سے ناجائز فائدہ اٹھانے پر قدرت رکھتا ہے۔ بایں طور کہ ان اشیاء کو اس راستے میں استعال کرنے لگے جن کی اجازت پروردگار عالم نے نہ دی ہو لیکن جہاں تک تکوینی قوانین اور اس نظام آفرنیش میں جاری الہی سنن کا تعلق ہے تو چونکہ وہ حق تعالیٰ کے توانا اراد سے اور اس کی قیومیت و حکومت کے ترجمان اور اس قدر قطعی اور لازم الاجراء ہیں کہ کی کو قدرت نہیں کہ ان قوانین نحالیٰ کے توانا اراد سے اور اس کی قیومیت و حکومت کے ترجمان اور اس قدر قطعی اور لازم الاجراء ہیں کہ کسی کو قدرت نہیں کہ ان قوانین سے بارے میں پنی رائے اور اپنی اختیار کو دخل دے سکے نہ ہی کو کی اس کے مقررات سے سرتا بی اور انکار کاحق رکھتا ہے کہ "ولا چہ کن الفر ار من حکومت کن ، )اور تیری حکومت سے فرار نامکن ہے )

دورحاضر کی علمی وسائنسی ترقی کے باوجود بشر عالم طبیعت بے قوانین کے سامنے مجبور ہے کہ ان کی اطاعت کے بغیر کوئی چارہ نہیں رکھتا۔ یہ خداوند تعالیٰ کی حاکمیت کے نفاذ کا حصہ ہیں۔اس لئے ہرانسان کو اس نظام آ فرنیش کے سامنے سر جھکانا پڑتا ہے۔اگر دہ اپنی زندگی کو برقرار رکھنا چاہتا ہے اورعلمی وعملی مدارج تک ترقی کرناچاہتا ہے تواسے قوانین خلقت سے ہم آ ہنگی رکھنا پڑتی ہے۔اس کو بی قدرت حاصل نہیں کہ ان قوانین کو اپنی خواہش کے مطابق موڑ لے۔

تكويني قوانين ميں جبر

'' رسل کہتا ہے: انسان جس قدر بھی قدرت والا اور عالم ہووہ قادر مطلق نہیں ہے اور اس کی قدرت ہمیشہ عالم طبیعت کی

🗉 سورهٔ وا قعد آیت ۲۳ \_ ۲۴

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى ال

حدود کے اندرمحدود ہے۔ بیرا پن<sup>ع</sup>لم وصنعت کے ذریعے ان حدود میں وسعت تو پیدا کرسکتا ہے،لیکن ایسا ہر گزنہیں کرسکتا ان حدود کو بالکل ختم کر ڈالے''

''ہم بیتو کر سکتے ہیں کہا پنی بہت سی آرز وؤں کو پورا کرنے کے لئے اپنی طبیعت کونر مطریقے سے راضی کرلیں لیکن بینہیں کر سکتے کہا پنی طبیعت پرفر مان روائی کرتے ہوئے اسے اپنے راستے سے بالکل منحرف کر دیں یا اسے اپنے قانون سے س موانحراف کرنے پر تیار کرلیں ۔''<sup>۱۱</sup>

آئندہ سطور میں ہم اس نکتے کوتو شیخ کریں گے کہ خداوند عالم نے لوگوں کو بیاجازت دی ہے کہ وہ'' ملک خدا'' شرعی حدود کے اندر رہتے ہوئے تصرف کریں۔ ای لیے قرآن مجید کی جان آیات میں خداوند تعالیٰ کی مالکیت کا تذکرہ ہوا ہے، ان کی کثیر تعداد کے آخر میں لوگوں کا نام لیا گیا ہے۔ پھرا سے جملے لائے گئے جن میں لوگوں کی اچھی یا بری نیت، ان کے اعمال کی جزایا سزا، ان کے کیے سے درگز ریا مواخذہ، اور اس قسم کے امور کو بیان کیا گیا ہے۔ لیکن چونکہ اس پوری آئنات کی فرماں روائی اور قیومیت اس ذات الہٰی سے مختص ہے اور لوگوں کو اس معا ملے میں مداخلت کا کوئی حقن ہیں اور نہ دوہ اس میں دخل دینے پر قادر ہیں۔ اس کے قرآن مجید کی جس قدر آیات میں 'نہ کہ خدا اور کو میں نہیں مداخلت کا کوئی حقن ہیں اور نہ دوہ اس میں دخل دینے پر قادر ہیں۔ اس لیے جس قدر آیات میں 'نہلک خدا اور حکومت الہٰ کو بیان کیا گیا ہے ان سب کے آخر میں اللہ تعالیٰ کی لامحدود قدرت۔ مخلوقات کی آفرنیش۔ زندگی بخشایا موت دینا، بیٹیاں عطا کرنا یا بیٹے دینا اور ایس اس سے آخر میں اللہ تعالیٰ کی لامحدود قدرت۔ مخلوقات کی

مناسب ہوگا کہ یہاں دونکتوں کی طرف اشارہ کردیا جائے:۔

### آ زادخدائی حکومت

**اول:** خداوند تعالی نے اس جہان میں اپنی حاکمیت اور قیومیت کوتکوینی توانین کے ذریعہ نا فذکیا ہے ، کیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ ان تکوینی قوانین کو وضع کرنے کے بعد وہ اپنے ارادہ واختیار سلب کرا بیٹھا اور اب ان قوانین کوزیر وزبر کرنے سے چاجز ہو گیا ہے۔ بلکہ معاملہ اس کے برعکس ہے اور اس کی بے قید وشرط حاکمیت اور اس کی لامحد ود قدرت ہمارے اس جہان اور دیگر تمام جہانوں کے لئے بلاریب وشک ثابت ہے۔ وہ اگر چاہتوان تکوینی قوانین کی بنیا دکو ہی تبدیل کر کے دکھ دے یاچا ہے۔ تعلق خاص موارد میں اپنی حاکمیت کا استعال عام طبیعی قوانین سے ہٹ کر کسی دوسر سے راستے سے انحام موں دیں کر کے دکھ دے یاچا ہے تو بعض خاص موارد میں چنا پنی حاکمیت کا استعال عام طبیعی قوانین سے ہٹ کر کسی دوسر سے راستے سے انجام دے دیں۔ چنا پنی حضرت صالح کی اونٹی، حضرت ابرا ہیم کے لئے آتش نمر ود کا گلز ار ہونا اور موتی ٹی کے عصا کا از دھا بن جانا سب اس قدم کے امور سے تعلق رکھنے والے واقعات ہیں۔ **دوم:** بعض خدار سیدہ لوگ خدا سے معنو کی ارتباط اور کمال عبود بیت کے نتیج میں ایسا روحانی مقام پا گئے کہ ولا بیت تکوین

🔟 امید ہای نوص ا

التحديق المركبي: أساني بيام توحيد المحفظ المحفظ

کے بلندومقام کے اہل ثابت ہوئے۔ یہ اس شان کے لوگ ہیں کہ اگر سی موقع پر چاہیں تو خداوند تعالیٰ کے اذن اور الہی قوت وقدرت کے سہارے تکوینی قوانین کی حدود کو عبور کرجاتے ہیں اور اس جہان کے عمومی قومانین سے برتر کام انجام دے دیتے ہیں۔ قَالَ الَّذِي عِنْدَكَةُ عِلْمُ قِمْنَ الْكِنَتِ أَمَّا الِتِيُكَ بِهِ قَبْرَلَ آَنْ يَرُوَّتَ الْدَيْكَ طَوْفُكَ ا جُرْضُ کے پاکس کتاب کا پچھام تھا، اس نے کہا کہ میں آپ کے ہاں اس' تخت' کو لے آتا ہوں قبل اس کے کہ آپ کے اور ال

آنِيْ ٱخُلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّلْيُرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيكُوْنُ طَيْرًا بِإِذْن اللهِ • <sup>[3]</sup>

تحقیق میں تمہارے لئے مٹی سے ایک پرند یے جیسی شکل بنا تا ہوں۔ پھر میں اس میں پھونک مارتا ہوں تو وہ اللہ تعالٰی ک اذ ن کے ساتھ پرندہ بن جا تا ہے

ان دونوں آیات میں دوبز رگول اور الہی انسانوں کے ولایت تکوینی رکھنے اور تکوینی قوانین کی حدود سے بالاتر افعال انجام دینے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ ہم نے عرض کیا تھا کہ قر آن شریف نے آیت الکر سی میں (لہ مافی السموات و مافی الارض) کا جملہ لا کر اور اسی طرح کی دیگر آیات کے ذریعے آسانوں اور زمین کے دائرے میں موجود تمام اشیاء کوخالق پر وردگار کی ملکیت بتایا ہے۔ بلکہ بنیا دی بات بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دین ، اسلام میں خداوند تعالیٰ کے مالک ہونے وایک خصوصی مقام اور اس کیتے کو ایک خصوصی شان حاصل ہے۔

اعتقاد مالكيت حق تعالى

پروردگار عالم کی مالکیت پراعتقا در کھناان اصولی اور اساسی مسائل میں سے جن کے ذریع الہٰی مکتب کو مادی مکتب سے متاز کیا جاتا ہے۔ پھر اسی اعتقا د سے انسان و جہان کی شناخت کے باب میں ایک آ دمی کے طرز تفکر پر گہرے اثر ات مرتب ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی مالکیت پر اعتقا در رکھنے کو انسان سازی اور اسلامی نظام تعلیم وتر بیت کی بنیا دوں میں ایک اہم ترین مقام حاصل ہے۔ میعقیدہ ایک انسان کی زندگی کے تمام مظاہر پر دوررس اثر ات مرتب کر سکتا ہے، اسے خود سری و بے راہ روی سے تاکسکتا ہے اور فرض شناسی اور انسانیت کی طرف تحریک کر سکتا ہے۔

بشر جوخود بھی ارضی موجودات میں سے ایک ہے اور''لہ مانی السموات و مانی الارض'' کا جملہ اس کو بھی شامل ہے۔ یہ بشر بھی مادی مکتب اور الہٰی مکتب ہر دوکے ہاں تحقیق و مطالعہ کا موضوع بنا یا گیا ہے اور ان دونوں مکا تب کے پیرو کارانسان کی شاخت کے بارے میں اپنا اپنا جوطر زنگار سامنے لائے ہیں، بہتر ہوگا کہ ان کا باہمی مواز نہ کیا جائے۔

> <sup>™</sup> سورهٔ نمل آیت ۲ ۲۹ <sup>™</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۲۹

ي اي الكرسي: أساني بيام توحيد الكرشي المحالي المحالي

ایک مادہ پرست شخص جب اپنے بارے میں سوچتا ہےتواس منتیج تک پنچتا ہے کہ دوہ ایک مادی مخلوق ہے اوراس عالم طبیعت کے دامن میں سے نابینا و بے شعور ماد سے اتفا قاً وجود میں آگیا ہے۔ نیز یہ بھی ایک اتفاقی حادثہ ہے کہ اسے عقل، ہوش اور اخلاق و جدان نصیب ہو گیا اواس طرح شہوت ۔ غضب اور دیگر نفسانی خواہ شات ورحجانات کا حصول بھی ایک اچا نگ واقعہ ہے۔

گویا کہ ان عظیم صلاحیتوں میں سے کوئی ایک بھی کسی حکیما نہ منصوبے کے تحت کسی خالق حکیم کے ارا دے سے اسے عطا نہیں ہوئی۔ چنا نچہ الیی فکر رکھنے والاشخص اپنے خالق یعنی اس عالم طبیعت کے سامنے اپنے اندر کوئی احساس ذمہ داری محسوں نہیں کرتا۔ کیونکہ وہ جانتا ہے کہ طبیعت تو ایک بے شعور شے ہیں کہ وہ نہ تو ذمہ داری کے بیچھنے پر قادر ہے اور نہ ہی اپنی مخلوق سے کوئی مطالبہ کر سکتی ہے۔ پس نتیجہ بینکتا ہے کہ ایس شخص اپنی شہوات اور خوا ہشات کو پورا کرنے کے لئے اپنی تو ہر قسم کی قدو شرط سے آ زاد خیال کر تا ہے۔ یعنی وہ ایک حیوان کی طرح اپنی خوا کر نے کہ ایس ان کی قدو شرط سے کا مطلح نظریہی ہوتا ہے کہ ہم کمن طریقے سے اپنی خوا ہشات نے محسن کے تو ایک دیا دھائی دیتا ہے۔ اس نفس کو راضی رکھنے کی کوشش کرے۔

ہاں اگروہ اپنے او پر کسی پابندی کا قائل ہوتا ہے تو وہ فقط اس ملک کی عدلیہ یا انتظامیہ کی طرف سے مقرر کردہ قوانین و ضوابط کی پابندی ہوتی ہے کہ جس میں وہ زندگی گزارر ہاہے لیکن وہ بھی لذت طلبی کاغریز ہبھی کبھی اسے اس قدر سرکش بنادیتا ہے کہ وہ ملکی قانون کو بھی توڑ دیتا ہے اور کام ودہن کی لذت حاصل کرنے کے لئے منوع افعال کاارتکاب کر لیتا ہے۔ حتی کہ ہیرو کمین فروش اور چوری وغیرہ کی جرائت بھی کر گزرتا ہے۔

### الهى انسان كاعقيره

مادى يخص كاطرز نفكر

لیکن ایک خدا پرست انسان جب اینے بارے میں غور وفکر کرتا ہے تو اس نتیج تک پہنچتا ہے کہ جھےایک قادر۔عالم اور حکیم خالق نے اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ خلق فر مایا ہے۔ نیز اس نے جہاں جھے حیوانی غرائز اور نفسانی خواہشات عطاکی ہیں وہاں جھے عقل وہوش اورا خلاقی وجدان کی نعمت سے بھی مالا مال فر مایا ہے۔

وہ خود سے سوال کرتا ہے کہ کیا میں ایک حیوان کی مانند بلا قید وشرط آزاد ہو سکتا ہوں؟ اگر میر اخالق میر ے بارے میں یہی چاہتا ہے کہ حیوان کی طرح زندہ رہوں تو پھر اس نے مجھے اخلاقی وجدان کیوں عطا کیا اور مجھے عقل کیوں دی ہے؟ کیا یہ انسانی سرمائے کوئی فضول شے ہیں؟ کیا وجدان اخلاقی جو میرے وجود کے اندر موجود ہے۔ وہ بے فائدہ اور لغو ہے کیا یہ اخلاقی وجدان نے مجھے اس لئے عنایت نہیں کیا گیا کہ سعادت کے حصول میں میری راہنمائی کرے؟ کیا یہ فیصلہ کرنے کی فضیلت میری في المرى: آسانى بيام توحيد من المرى: آسانى بيام توحيد من المركز المحرك المحرك

سرشت میں اس لئے نہیں رکھی کہ میں اپنے حیوانی میلانات کو اس کے سامنے پیش کروں اور پھر اس کے فیصلے پرعمل کروں اور انسانی انسانی کردارا ختیار کرنے بے نیچ جاؤں۔؟ کیا اس بستی نے بچھے عقل اسی لئے نہیں دی کہ نیکی و بدی کا ادراک کروں اور انسانی فرائض کا پابنداورا کبی تکالیف کا مکلف قرار پا سکوں؟ ایک سبب الر نسسان آن ٹی ٹیڑ کے مسکری ہے <sup>11</sup> کیا انسان بیگان کرتا ہے کہ اسے و یہی چھوڑ دیا جائے گا لیونی اس کے باوجود کہ اسے عقل اوطاقت عمل سے ملا مال کیا گیا ہے، کیا خداوند عالم اسے مہمل اور اپنی حالت پر چھوڑ دے گااور رب العزت اس کے باوجود کہ اسے عقل اوطاقت عمل سے ملا مال کیا گیا ہے، کیا خداوند عالم اسے مہمل اور اپنی حالت پر چھوڑ دے گااور رب العزت اس کے باوجود کہ اسے عقل اوطاقت عمل سے مالا مال کیا گیا ہے، کیا خداوند عالم اسے مہمل اور اپنی حالت پر چھوڑ دے مواضی کی سامن خود کو خدا کی گلوں تب محقل اور اینی بقاء کو اس کی حکما نہ نہ ہیں کر کا مرہوں قرار دیتا ہے، و ہو کہ اس دور اپنی حلور دے خوان کی کر مار میں میں میں محقود کر ای حکور تھا ہو اس کی حکما نہ نہ ہیں کر کا مرہوں قرار دیتا ہے، و ہو کہ میں اس داس میں اور و ہیں کی دہ داری عا کہ نہیں کر کا دی نواہ تی کر سامن خود کو خدا کی گلوں تب محقا ہو ہو اس کی حکما نہ نہ ہیں کر اور اپنی فر دو ہوں اس دی جھوڑ دی نواہ تی کر سامن خود کو خدا کی گلوں تب میں دیتا ہو ہو ہو اس کی حکما نہ نہ بین کا مرہوں قرار دیتا ہے، وہ کبھی اس ذات کے اوا مرو نواہ تی کر سامن خود کو خدا کی گلوں تب میں اس میں میں خد ای گلوں ما تا ہے اور پر پی عقیدہ رکھا ہے کہ ہو ہوان ، عل

خدايرايمان

اییاانسان بھی این مالک حقیقی کے تعلم کے خلاف قدم نہیں اٹھا تا اور گناہ کا ارتکاب کرنے کی جرات نہیں کرتا۔ اگر کبھی غفلت وغیرہ کے نتیجے میں اس سے کوئی گناہ سرزدہ ہوتھی جائے۔ تو جب بندگی اوعبودیت کی فکر اس کے اندر بیدار ہوتی ہے اور اسے یاد دلاتی ہے کہ تو اپنے پروردگار کا مملوک ہے اور ایک مملوک بندہ اپنے آقا و مولی کے فرمان کی مخالفت نہیں کرتا۔ تب وہ متنبہ ہوجا تا ہے، اپنی روش تبدیل کر دیتا ہے، اپنے کئے پر پشمیان ہوجا تا ہے اور سنقتل میں گناہ اور مخالفت نہیں کرتا۔ تب وہ متنبہ ہوجا تا ہے، اپنی روش تبدیل کر دیتا ہے، اپنے کئے پر پشمیان ہوجا تا ہے اور سنقتل میں گناہ اور مخالفت مولی سے پر ہیز کرنے لگتا ہے۔ گر را ایک دن حضرت امام مولی کاظم علیہ السلام اس کو چ سے گز رے کہ جس میں اس کا گھر تھا، ۔ جب آپ بُشر کے گھر کے دروازے پر پنچ تو اتفا قادروازہ کھل اور بشر کی خارم ملک کن بڑا ہر آئی۔ اس کے زندگی کا ایک طویل حصہ گنا ہوں اور ناجا نزشہوت را نیوں میں پر پنچ تو اتفا قادروازہ کھل اور بشر کی خارت حاف ہوا ہے، اس کی زندگی کا ایک طویل حصہ گنا ہوں اور ناجا نزشہوت را نیوں میں پر پنچ تو اتفا قادروازہ کھر اور بشر کی خار میں سے ایک کنیز باہر آئی۔ اس نے دعفرت امام مولی کاظم علیہ السلام کو پرچان لیا اور حضرت بھی

🗓 سورهٔ قیامت آیت ۳۶

التي الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المح المح المح المح

#### احساس ذمهداري

حضرت امام موتیٰ کاظم علیہ السلام نے یہ جملہ فرمایا اور اپنے رائے پر چل دیئے۔ تب وہ کنیز اندر گئی اور بُشر کے سامنے امام علیہ السلام کا فرمایا ہوا جملہ فقل کیا۔ اس جملے نے بشر کے اندر ایک طوفان پیدا کر دیا اور اس میں اندر ونی انقلاب بیا ہو گیا۔ وہ جلدی سے اٹھا اور پابر ہندا پنے گھر سے دوڑتا ہوا امام علیہ السلام کے قریب پہنچا۔ اس نے امام علیہ السلام کے ہاتھوں پوتو بہ کی ، اس کے بعد اس نے گنا ہوں کی زندگی چھوڑ دی اور اطاعت الہی کی راہ پر آگیا۔ جس سعید وقت میں وہ امام علیہ السلام کے حضور میں شرفیاب ہوا اور تو بہ کی اس لیے وہ بر ہند پا تھا۔ چنا نچہ اس سعادت بخش کی کے احتر ام میں اس نے پوری زندگی جو تا نہ پہنا اور ہمیشہ بر ہند پار ہا کرتا، اس لیے دی رافی ''یعنی (پابر ہند) مشہور ہوا۔ <sup>[1]</sup>

بُشر جوئی سالوں سے گناہ کی ناپاک زندگی سے آلودہ تھا، وہ ایک مختصر سے جملے کے ذریعے متنبہ ہو گیا۔وہ اس طرح منقلب ہو گیا کہ اپنی گزشتہ زندگی سے استغفار کی اور بقیہ زندگی کو پاکیزگی، ودرست روی میں ڈھال لیا۔وہ اس لئے منقلب ہوا کہ وہ ایک الہٰی مرد تھا اور اللہ تعالیٰ کے مالک ہونے پر ایمان رکھتا تھا۔ جب اما معلیہ السلام نے اسے اس مقدس عقید سے اور ایمانی فکر کی یا د دلائی کہ اگرتم خود کوایک بندہ اور مملوک خدا سجھتے ہوتو پھر تمہیں بندگی کے طرائق پڑ کس کرنا چاہئے۔یعنی تم اپنے مولیٰ وا ت

### ايماناور گناه پرغلبه

پس اگرایک مادی انسان کے طرز تفکر اور ایک الہی انسان کے طرز تفکر کابا ہمی مواز نہ کیا جائے تو وہ ہمیں اس بنتیج تک پہنچا تا ہے کہ مادی طرز نفکر کا انسان اپنے اندرا حساس ذمہ داری پیدانہیں کرتا۔ اس لئے وہ اپنے آپ کو ہر طرف یے آزاد تصور کرتا ہے اور اس کے لئے مشکل ہے کہ اپنی سرکش غز انز اور آزاد میلا نات کو لگام دے اور طبعی رحجانات کی مخالفت کرتے ہوئے خود کو گناہ سے سے روک لے لیکن ایک الہی شخص چونکہ اپنے آپ کو خداوند تعالیٰ کا بندہ اور مملوک ما نتا ہے، اس لئے اپنے ذہن وفکر میں اس کی اطاعت کے جذبے کو پروان چڑھا تا ہے۔ بی خدا پر ست انسان عقیدہ رکھتا ہے کہ اپنے خداوند کی فرمان بر اور ی محصاس کی طرف سے تر بناتی ہے، جب کہ اس کے اور مرکی نافر مانی سز اکا مستوجب قرار دیتی ہے۔ یہی عقیدہ اس کا سب بنتا ہے کہ دوہ اپنی غلط خواہ شات سے پن تی ہے، جب کہ اس کے اور مرکی نافر مانی سز اکا مستوجب قرار دیتی ہے۔ یہی عقیدہ اس کا سب بنتا ہے کہ موہ این خدا خدی خواہ شات سے در اس کی ای جن سر تن کی طرف سے جزا کا مستوجب قرار دیتی ہے۔ یہی عقیدہ اس کا سب بنتا ہے کہ ہو کہ خود کو گناہ سے حزا میں جن کو پر دان چڑھا تا ہے۔ پر خدا پر ست انسان عقیدہ رکھتا ہے کہ اپنے خداوند کی فرمان بر اور کی محصاس کی طرف سے جزا کا مستحق میں پہ چن کو پر دان پڑھا تا ہے۔ پر خدا پر ست انسان عقیدہ رکھتا ہے کہ اپنی خداوند کی فرمان بر اور کی محصاس کی طرف سے جزا کا مستحق میں پور پور کی لیتا ہے اور اپنی اللہ کی خوشنود کی حصول کے جذب سے سر شار ہو کر غیر مشر وع خواہ شات کو قا ہو کر لیتا ہے۔ در اصل آسانی مکت ''اسلام'' میں تر بیت کا نظام ہی اس بنیا پر استو ار ہے کہ ہر مسلمان خداوند رتعالی کا بندہ اور معلوک ہے۔ در اصل آسانی مکت '' اسلام'' میں تر بیت کا نظام ہی اس بنیا پر استو اور ہم کہ ہر مسلمان خداوند رتعالی کا بندہ اور معلوک ہے۔

#### 🗉 تتمة المنتهى ص٣٢٩

التحديق المركبي: آساني بيام توحيد المحلي المحلي

پابند ہے کہاپنے ان اعضاءاوران طاقتوں کواپنے خداوند تعالیٰ کے پسندیدہ امور میں استعال کرےاوراپنے اللہ کی اس ملکیت سے اس کی رضا کے اندرر ہتے ہوئے استفادہ کرے۔

قال على بن الحسين عليه السلام . وحق نفسك عليك ان تستعملها لطاعة الله عزوجل<sup>[]</sup>

### اطاعت پروردگار

حضرت امام سجادعلیہ السلام نے فرمایا: تیراا پناخق تیرےاو پر بیہ ہے کہ تواپنے آپ کو یعنی وہ تمام معنوی اور مادی طاقتیں کہ جو تیری ذات و شخصیت کو بنانے والی ہیں، تو ان کو ہمیشہ اپنے اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں استعال کرےاور اپنے پر وردگار کی مخالفت کر کے اپنے ذاتی حق کوضائع نہ کرے۔

قالعليه السلام: لم تيرك جوارحك سدى 🗉

امام علیہ السلام نے فرمایا: تیرے بدن کے تمام فعال اعضاء مہمل ۔غیر ذمہ دارا درفضول نہیں چھوڑ دیئے گئے ۔مال وثر وت بھی ان ارضی موجودات کا ایک جزو ہے، اس لئے''لہ ما فی السموات و مافی الا رض'' کا جملہ اسے بھی شامل ہے۔

اسلام کے عظیم آسانی مکتب میں تمام اموال ۔املاک ۔اشجار۔حیوانات ۔خزانے ۔معاون ۔دریا۔صحرا۔غرضیکہ زمین میں موجود ہرمخلوق اسی خدا کی حقیقی اور واقعی ملکیت ہے۔

اس ما لک حقیقی نے اپنے ان مملوک انسانوں کواجازت دی ہے کہ وہ اپنی زندگی کی بقاءادرا پنی خوش حالی کے لئے اس کی ملکیت میں تصرف کریں اور حداعتدال میں ان سے فائدہ اٹھا نمیں۔انہیں بیاجازت نہیں ہے کہ ان خداوند تعالیٰ کی ملکیتی اشیاءکو بے مقصد اور فضول کا موں کے لئے تصرف میں لائمیں یا راہ گناہ وجرم میں ضائع کریں۔

عن ابأن بن تغلب قال قال ابو عبد الله عليه السلام: اترى الله اعطى من اعطى من كر امته عليه ومنع من منع من هو ان به عليه لا ولكن المال مال الله يضعه عند الرجل ودايع وجوزلهم ان يأكلوا قصد اويلبسوا قصد اويكنحو اقصد ا او يركبو اقصد او يعودوا يما سوى ذالك على فقراء المومنين ويملوا به شعتهم فهن فعل ذالك كان ما يأكل حلال ويشرب حلالً ويركب وينكح حلالاً ومن

> ۲۳ مکارم الاخلاق ۲۳ ۲۳ ۲۰۰۲ محمع البحرین ''سدا''

المحيني المري: آساني بيام توحيد محيني المحيني ا

عدا ذالك كأن عليه حراما ثمر قال: لا تسروفو ان الله لا يحب المشرفين <sup>[]</sup> امانت الہي

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام ف ابان بن تغلب سفر مايا: كمايتم يتمحصة ہوكہ جس كو خداوند تعالى زيادہ عطافر ما تا ہے اس كى وجہ يہ ہے كہ وہ پروردگار عالم كے بال زيادہ باعزت اور محبوب ہوتا ہے اور جس كو اس ف اپنے عطايا سے محروم كما ہوتا ہے وہ خداوند عظيم كرزد يك ذليل و خوار ہوتا ہے؟ حالا تك ايا ہر گر نہيں اور حقيقت يہ ہے كہ مال تو سارال خدا ہے جو اس ف الداروں كے ہا تحريطور امانت ديا ہو ے۔ اس في ان امانت داروں كو اجازت دى ہے كہ واس مال خدا كو اپنى غذا الباس۔ انتخاب ز وجہ سوارى و فيرہ كے امور ميں مياندروى اورا پنى معاشرتى حيثيت كو مد نظر ركھتے ہوئے استعمال كريں۔ مال كى اس سے زائد مقدار كہ جو امانت خدا ہے۔ وہ ديگر محتاج کے اس في اور و حيثيت كو مد نظر ركھتے ہوئے استعمال كريں۔ مال كى اس سے زائد مقدار كہ جو امانت خدا ہے۔ وہ ديگر محتاج بي دادا اور معذر مسلمانوں كو دے ديں اور اس طرح ان كى پر يثانيوں كو دور كريں اگر كو كى مال خدا ميں اس خدا ہے۔ وہ ديگر محتاج بي دادا اور معذور كرتا ہے تو جو كھتاں نے اپنے استعمال كريں۔ مال كى اس سے زائد مقدار كہ جو امانت خطاب مور معتدل طریق کے مطابق تصرف كرتا ہے تو جو تح گھاں نے اپنے استعماد كے ليے خريج كيا ہے وہ اس پر محال اس اس مشرور عادر معتدل طریق کے مطابق تصرف كرتا ہے تو جو كھاں نے اپنے استعمادہ كے ليے خريق كيا ہو وہ اس بر محال اس اس مشرور عدر معتدل طریق کے مطابق تصرف كرتا ہے تو جو تح استان طن پر يثانيوں كو دور كريں اگر كو كى مال خدا ميں اس مشرور عادر معتدل طریق کے مطابق تصرف كرتا ہے تو جو كھاں نے اپنے استعمادہ كے ليے خريق كار وہ اور محال ہے۔ اگر اس ماين كي روبا ور معدل طریق کے مطابق تصرف ميں لاتا ہے تو وہ اس كے ليے ناروا اور حرام ہے۔ اس كے بعد آپ نے قرمايا: اسر اف مت كر و كي تك محمد ميں شر فيا ہو اور اس محمد ال محمد ال محمد محمد ميں شروع ال ہے ۔ اگر مال ہے اس محمد محمد من من خور ہوں كو دوست نہيں ركھتا۔ اس كے بعد آپ بر تو محمد محمد محمد محمد محمد میں شر فيا ہ ہو اس محمد محمد محمد محمد ال محمد ال محمد ال

حقيقت عبوديت

امام صادق علیہ السلام نے بیان کیا کہ عبودیت تین چیزوں میں منحصر ہے ان میں سے پہلی چیز خداوند تعالٰی کی مالکیت کا مسلہ ہے۔

آپ نے فرمایا:اللہ تعالیٰ کاحقیقی بندہ وہ ہے جواس کے عطا کر دہ اموال میں اپنی مالکیت کا قائل نہ ہو کہ مال کے حقیقی مالک بند نے نہیں ۔ حق میہ ہے کہ ان کی نظر میں سارا مال اللہ تعالیٰ کا ہے اوراسی کی ملکیت ہے، اللہ کے بند ے وہ ہیں جواس مال کوالی جگہ رکھتے اورا یسے طریقے سے خرچ کرتے ہیں جس کا نہیں خداوند عالم نے تھم دیا ہوتا ہے۔

> 🗓 سفینة البحار''سرف''ص۱۵ 🗊 بحارالانوارج اص۲۹

المحري المري: آساني پيام توحيد المحري المح

متیجہ بیہ ہوا کہ آسانی مکتب اسلام نے عالم انسانیب کے لئے جوہنیا دی اصول وضع فرمایا، وہ بیہ ہے کہ تما م ارضی میں سے ایک ہے اور پر وردگار کامملوک ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسے اجازت دی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حقیقی ملکیت پر مشتمل تمام موجودات سے شرعی حدود اور ما لک حقیقی کی رضا کے مطابق استفادہ کر سکتا ہے۔

# اللد تعالی کی اجازت کے حدود

اب اگر کوئی سوال کر بے کہ خداوند عالم نے کس حد تک اپنی ملکیت سے فائدہ اٹھانے کی اجازت دی ہے؟ اور انسان اپنی عقل وخرد کی توانا ئیوں کے ذریعے عالم طبیعت کے ان ذخائر سے کس حد تک استفادہ کرنے کی قدرت رکھتا ہے؟ مختصر یہ کہ بشر کس حد تک حق رکھتا ہے کہ وہ پر وردگار عالم کی ملک میں اپنی سرگر میوں کو وسعت دے؟ اس سوال کا جواب بشر کی صلاحیت ک حدود کو جان لینے سے حاصل نہیں ہو سکتا اور یہ خود خالق بشر اور مالک جہان جانتا ہے۔ وہ خود ہی اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ اس نے ہی بشر میں عقل وہوش کی استعدادیں پیدا فر مائی ہیں اور اس کی استعداد قابلیت کی مقدار کو بھی وہ خود ہی اس حقی اس کو بیچتی پنچتا ہے کہ وہ بشر کے لئے ان آسانی اور زمینی اشیاء سے استعداد قابلیت کی مقدار کو بھی وہ خود ہی سے اس کی اس کو بیچتی پنچتا ہے کہ وہ بشر کے لئے ان آسانی اور زمینی اشیاء سے استفادہ کرنے کی حدود میں نے مقدار کو بھی میں ای

بشرکی قدر و قیمت البت قرآن مجید میں بشرکی قدر و قیت اور انسان کے مقام کی رفعت کا بیان اس طرح ہوا ہے۔ لَقَدُ حَلَقُتُ الْإِنْسَانَ فِی آَحْسَنِ تَقُو یُو ﴾ ہم نے انسان کو بہترین اور عالی ترین ترکیب کے ساتھ پیدا کیا ہے۔ بشر حامل امانت اللی صاحب عقل وہو ق اور ایک معتدل اور متوازن بدن کاما لک ہے۔ بیغدا کی اس قدر اہم تخلوق ہے کہ اس کو پیدا کرنے والے خدانے اس کی تخلیق پر خود اپنی تعریف کی اور اپنے بارے میں یوں ارشاد فرمایا: فَتَدَبُولَ کَ اللَّهُ آَحُسَنُ الْخُلِيقِیْق شَ اللَّ

> <sup>[[]</sup> سورهٔ تین آیت ۲ <sup>[[]</sup> سورهٔ مومنون آیت ۱۴

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى ال

البت ملک خدات انسان کفائد سالطان کی حدود، بیان کرنے میں بھی قرآن جید نے گفتگو فرمائی ہے، چنا نچارضی موجودات کے بارے میں ارشاد ہوا:۔ محکوال کی تک محکوم کو تک کی محکومات کو تم (انسانوں) کے لیے خلق فرمایا ہے۔ وہ اللہ ہے جس نے زمین کی تمام محلومات کو تم (انسانوں) کے لیے خلق فرمایا ہے۔ اس آیت سے بمال صراحت معلوم ہوتا ہے کہ خداد ند عالم نے انسانوں کو اجازت دی ہے کہ دوہ زمین کی سطح اور سرائی میں موجود تمام معاون ۔ تمام دریا وک اور صحرا وک اور تمام جنگوں اور حیوانوں غرضیکہ زمین کی سطح اور سرائی میں موجود تمام معاون ۔ تمام دریا وک اور صحرا وک اور تمام جنگوں اور حیوانوں غرضیکہ زمین کی تملح اور سرائی میں موجود تمام معاون ۔ تمام دریا وک اور صحرا وک اور تمام جنگوں اور حیوانوں غرضیکہ زمین کی تملم موجود ات و تلوقات سے اللہ تو تک کی رضا کے مطابق استعملوں سے محمل قول اور حیوانوں غرضیکہ زمین کی تمام موجود ات و تلوقات سرائی میں موجود تمام معاون ۔ تمام دریا وک اور صحرا وک اور تمام محکوں اور حیوانوں غرضیکہ زمین کی تمام موجود ات و تلوقات کی تم لوگ نمیں دیکھتے کہ اللہ تعلق کی گھر محمل ہی الکھ کو سے قرما فی الکھ ہوں کے تمان کا اور میں اور میں تکھی ہو تمان کی تمام موجود ای میں معلی معلومات اللہ معلومات استفادہ کریں۔ کی تم لوگ نمیں دیکھتے کہ اللہ تعلق کی گھر تکا فی الکھ ہوں سے تم تع کو تھی ہے وہ سب پھر می (انسانوں) کے لیے مخر کر دیا ہے۔ و تستقب کی گھر قرآ فی اللسلوں سے قرما فی الگہ وضل سے اور دیا ہو ہو معلومات اور دیا ہو ہوں تعلق کر دیا ہے۔ میں بھی ذکر کر دی گئی ہیں۔ چنانچ دونوں کا موضوع ایک ہے کہ آیات تو خیر میں بھی 'دلہ ما فی اللہ موان کے لیے تخر شدہ اشاط ذکر میں جو نہیں۔

اجرام فلکی کی شخیر

آسانی اشاء کی تنخیر کا جومنہوم ہماری نظر میں یا جو کتب تفاسیر میں ملتا ہے وہ میہ ہے کہ خدادند تعالیٰ نے اجرام فلکی کوانسانوں کی زندگی کے فائد بے کے لئے سخر اور مغلوب کر دیا ہے۔سورج کی کرنیں جو نبا تات اور حیوانات کی پرورش اوران کی زندگی کی بقاء میں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں اوران کو کثیر فوائد بخشتی ہیں۔ میہ کر نیں متواتر زمین پر پڑتی رہتی ہیں اور انسان بھی مختلف شکلوں میں ان کے نور سے استفادہ کرتا رہتا ہے۔ چاند کی قوت جاذبہ دریا وک اور سمندروں کے مدوجز رمیں تنظیم پیدا کرتی ہے، اس کے نور سے تاریک رات روش ہوجاتی ہے اور بشر اس سے فائدہ اٹھا تا ہے۔ستاروں سے لوگ صحراؤں اور دریا وک میں راہنمائی حاصل کرتے

> <sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۹ <sup>[]</sup> سورهٔ لقمان آیت ۲۰ <sup>[]]</sup> سورهٔ جاشیه آیت ۱۳

المحركي المري: آساني پيام توحيد المحركي المحركي

سینکڑوں دیگرایسے مفادات بھی موجود ہوں جنہیں انسان آج تک سمجھنے پر قادر نہ ہوا ہو یخت رید کہ خداوند تعالیٰ نے تمام اجرام فلکی اور آسانی وسعتوں میں پائی جانے والی اشیاءکونوع بشر کے فائدے کے لئے پچھاں طرح مسخر کردیا ہے کہ انسان جانے انجانے میں ان کے منافع سے مستفید ہور ہاہے۔

اختیاریاستفادے

کیا ہمارے لئے میمکن ہوگا کہ سادی موجودات کی تسخیر کامفہوم فقط ان مفادات تک محد ودقر اردیں جوغیر اختیاری طور پر ان اشیا سے حاصل کئے جاتے ہیں۔کیا بشر کے لئے اجرافلکی کی تسخیر کواس قدر وسیع معنی میں نہیں لیا جا سکتا کہ جواختیاری یا غیر اختیاری ہر دوقشم کے منافع کوشامل ہوں اوران طبیعی ذخائر سے حاصل کئے جانے والے تمام منافع مراد ہوں؟

خداوند عالم نے دریاؤں اور سمندروں کو بشر کے لئے مستخر کیا تا کہ وہ ان کے فوائد سے بہرہ مندہ ہو۔ ان میں بعض فوائد بلا ارادہ واختیار ہمیں حاصل ہوجاتے ہیں، مثلاً سورج دریاؤں پر چیکتا ہے تو پانی بخارات بن جاتا ہے۔ وہ فضاؤں میں جا کر بارش برسانے والے بادلوں کی شکل میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ پھر ہوا کے ذریعے سے بادل ہماری فضاؤں کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں اور ہمارے کھیت جو سمندروں سے سینکڑ وں کیلومیٹر دورہیں، سے بادل آکر برسے ہیں وہ ان کھیتوں کو سرسبز و شاداب کردو ہے ہیں کہ جن سے ہماری زندگی کی بقاء و تسلسل کی ضانت حاصل ہوجاتی ہے۔ ان عوامل میں سے کوئی ایک بھی ہمارے اختیار میں نہیں اور سے ہو

ان غیراختیاری مفادات کے مقابلے میں انہیں سمندروں کی تسخیر ہے ہم اختیار مفادات حاصل کرنے پر بھی قادر ہیں اور یہ اس مہریان پر دردگار کے فیض بیکراں کا نتیجہ ہے۔ ہم اپنی کوشش کے سائے میں ان ذ حائر سے بہت زیادہ فائدے اٹھا لیتے ہیں، ان سمندروں کے پانی میں ہماری کشتیاں اور بحری جہاز دوں رواں رہتے ہیں۔ان کے ذریعے ہمارے اقتصادیات کا پہید گھومتا رہتا ہے اوراسی تجارتی عمل سے ہماری زندگی قائم ودائم ہے۔

ۅؘۿۅؘاڷۜڹؚؽٙ؊ؘڂۜۯ ٳڶڹۘڂۯ ڸؾٵؗػؙڵۅؙٳڡؚڹ۫ؗؗ؋ؗڮٛؠٞٵڟڔؚؾۜٞٳۊٞؾؘڛؾڂڔؚڿؙۅٳڡؚڹ۫؋ؙڿڵؾةٞؾڶؠٙڛؙۅ۫ڹؘؠٙٵ ۅؾؘۯۑٳڵڣؙڵڮڡؘۅٳڿۯڣۣؽۅۅڸؾڹؙؾۼؙۅٛٳڡؚڹٛڣؘۻ۫ڸ؋ۅٙڵۼڵؖػؙؗۿڗؾؘۺ۫ػؙۯۅؙڹؘ۞<sup>ؚ</sup>

اس اللہ تعالیٰ نے سمندرکو مسخر کردیا ہے تا کہ اس سے ( محصّلیاں شکار کر کے )تم تازہ گوشت کی غذا کھاؤ۔اوراس سے زیور (مروارید) نکال کراپنے بدن پر سجاؤ۔اور ان کے سینوں کو چیرنے والی کشتیاں ان میں دوڑاؤ۔اوراپنے سامان کی حمل ونقل کے

🗓 سورهٔ کل آیت ۱۴

مندرول کی تشخیر

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى ال

ذ ریعےفضل البی سےروز ی پاؤ( تا کہ )اللہ تعالیٰ کے شکر گزار بنو۔ آٹر ملآن ہو جہت پیچھ آگڑی میں مارم کر البی دور آ

ٱللهُ الَّانِى سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيُهِ بِأَمْرِ مٖ وَلِتَبۡتَغُوا مِنۡ فَضۡلِهٖ وَلَعَلَّكُمۡ

اللہ تعالی وہ ہے جس نے تمہارے لئے سمندر کو صخر کردیا ہے تا کہ اس میں خداعکم کے ساتھ کشتیاں دوڑ اؤ۔اوراس کے فضل سے روز کی کماؤ۔اوراس کا شکرادا کرو۔

آسانی وجودات سے فائدہ اٹھانے کوبھی ارضی موجودات کے منافع کی مثل قرار دیا جا سکتا ہے یعنی جس طرح اللہ تعالی کے تسخیر می قانون سے انسان کوغیر اختیار می فائد بے حاصل ہوتے ہیں۔اسی طرح ممکن ہے کہ انسان اپنی کوشش اور محنت کے ذریع انہیں اجرام فلکی سے پچھاختیار منافع حاصل کرنے میں بھی کا میاب ہوجائے۔

افلاككاسفر

انسان نے افلاک کی طرف سفر کرنے کا آغاز کردیا ہے، وہ چاند کے کرے پر قدر رکھ چکا ہے اور اب وہ زہرہ ومریخ کی تسخیر کے خیال کو پروان چڑھارہا ہے۔ آج انسان نے خلائی جہاز تیار کر لئے ہیں اور انہیں اس فضاء بسیط میں رواں کررہا ہے۔ اس وقت زمین سے چاند تک آمدور فت کررہا ہے، چاند گاڑی کے ذریعے کرہ مادہ پر از گیا اور اس کے پتھر لے آیا ہے تا کہ زمین پر ان کی تحقیق وفنیش کرے۔

اب انسان نے ایک ایسی بیٹری ایجاد کر لی ہے جوسورج کی کرنوں سے توانائی ذخیرہ کر لیتی ہے۔ تا کہ اس کے ذریعے ایک طرف چاند کے سفر میں آلات کو چلایا جا سکے اور دوسری طرف زمین اور چاند کے مابین پیغام رسانی کا رابطہ برقر اررکھا جا سکے۔ پس انسان بیک وقت سورج اور چاند ہردو سے اختیاری مفادات حاصل کررہا ہے۔

تسخير فضاء

خلاصہ سی کہ آج انسان فضاؤں کی شخیر میں اپنا ابتدائی قدم اٹھا چکا ہے۔اور کچھ حد تک کا میابیاں حاصل کر چکا ہے۔ ممکن ہے کہ شاید آئندہ دوصد یوں میں وہ اس حد تک کا میابیاں حاصل کرلے کہ اب ان کا تصور کرنا بھی ناممکن ہو۔ خداد ند تعالی نے لوگوں کو ارضی سادی ہر دوموجود ات کی تنخیر کی نو یدایک ہی آیت میں سنائی اور فرمایا: وسخر لکھ مافی السہوات و مافی الارض اور اللہ تعالی نے تمہارے لئے وہ سب کچھ شخیر کر رکھا ہے جو آسانوں اور جوز مین میں ہے۔

🗓 سورهٔ جاشیه آیت ۱۲

ایت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی ایت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی ایت الکری: ا

چونکہ آسانوں اورزمین کے سارے موجودات کا ما لک خداوند تعالیٰ ہے، اس لئے ان کی تسخیر کا مژ دہ انسان کے لئے ایسا پر دانہ ہے جواس جہان کے ما لک نے انسان کے فائدے کے لئےصادر فرمایا ہے۔اس طرح اس نے انہیں اجازت دے دی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اشیائے ملکیت میں خود محنہ کریں اور رضائے الہٰی کی حدود کے اندر رہتے ہوئے ان سے خوب خوب فائدہ اٹھائیں۔

# اجازة تكويني

### انسان كأتجسس

فرزنداَ د طبعی طور پر تجسس پیدا ہوا ہے،اس کی خواہش ہوتی ہے کہ طبیعی حوادث کے علل داسباب سے داقف ہوجائے ادر اسے ہر حادث کی وجہ معلوم ہوجائے۔انسان کی عقل ،فکر ، ہوش اور دیگر خداداد صلاحیتیں اس کی جستجو اور تلاش کی خواہش کو پورا کرنے میں بڑی معادن ثابت ہوتی ہیں اور اسرار خلقت پر آگا ہی حاصل کرنے میں اس کے کام آتی ہیں۔

انسان ایک کمیے عرصے سے اس کتاب کے مطالع میں لگا ہوا ہے، اس لئے بہت سے پوشیدہ حقائق کی شاخت حاصل کرنے اور ناشاخت رازوں پر سے پردہ اٹھانے میں کا میاب ہو گیا ہے۔ چنانچہ بیقوانین تکوینی کو بیچنے میں جتنی ترقی کرتا گیا، اس نسبت سے ارضی وسادی موجودات سے فائدہ اٹھانے میں بھی آگے بڑھ گیا ہے۔ اس طرح'' ملک خداوند تعالیٰ' میں اس کے تصرفات کی حدود میں بھی اسی قدر وسعت آتی گئی ہے۔

انسان کا بیہ مطالعہ کا ئنات انھی ختم نہیں ہوااوراس کی عملی تحقیقات آ گے بڑھر ہی ہیں۔ بہت تی با تیں جوآ ج تک معلوم نہیں ہیں، وہ کل معلوم ہوجا <sup>ن</sup>میں گی۔ پس اسی نسبت سے انسان کا زمین وآسمان کی موجودات پر تسلط بھی بڑھتا جائے گا۔

علم وصنعت کی قدرت

آج کاانسان اپن<sup>عل</sup>م وصنعت کے بل بوتے پرزمین وہوااور سمندر کی سطح وعق پرغلبہ حاصل کر چکا ہے طبعی ذ خائر ومعاون

ایت الکری: آسانی پیام توحید مست می شده ایک (172 کار جنگ

پراختیار حاصل کئے ہوئے ہے اور اب اس کی نگا ہیں اجرام فلکی پر لگی ہوئی ہیں۔ انسان زمین میں اللہ تعالیٰ کے دو یعت کر دہ گونا گوں خزانوں کو اپنے قبضہ قدرت میں لے چکا ہے، اس ذات کو عطا کر دہ تسخیر می قوت سے خوب فائد ہ اٹھار ہا ہے اور پر وردگار کی ملکیت میں اپنی کارگز اریوں کے میدان کو بہت وسیع کر چکا ہے۔ لیکن افسوس کہ انسانوں کی اکثریت نے ملکیت خدا میں تصرف کرنے کے باوجود مالک کو بھلا دیا اور مخلوقات خدا سے فائدہ اٹھانے کے باوجود خالق کو فراموش کر چکے ہیں۔ کئی انسان تو ایسے بھی ہیں جو اپنی علمی اور صنعتی کا میا بیوں پر اس قدر مغرور ہو چکے ہیں کہ نہ فقط ہے کہ خود اپنی خالق کی پر ستش و عبادت کی بات تک نہیں کرتے بلکہ دوسر نے لوگوں سے میتو قع رکھتے ہیں کہ دوہ ان کی پوجا کریں اور ان کے سامنے بندگی سرجھکا سیں۔

بشركاعكمى غرور

رسل کہتا ہے: بشر خدانہیں ہے اور ممکن ہے کہ تو میری اس بات پر خفا ہو کر چلائے اور کہے کہ میں نے تو انسان کے بارے میں کبھی یہ سوچا تک نہیں ہے۔ اے قاری! بے شک تو ان لوگوں میں سے نہیں ہے جنہیں آج کا شدید جنون دامن گیر ہو چکا ہے۔ کیونکہ اگر تو ان لوگوں میں سے ہوتا تو میری کتاب کے قارئین ہی میں نہ ہوتا لیکن اگر تیری نگاہ پولیٹ بیوریا امریکہ کے ٹیکنو کریٹس پر پڑے تو تجھے معلوم ہوجائے گا کہ پچھا یسے انسان بھی ہیں جو خداوند تعالی پر اعتقاد رکھنے سے بھا گتے ہیں اور حقیقاً خود کو تخت خدائی پر بٹھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ تا

دین اسلام نے انسانوں کواس کتاب آ فرنیش کا مطالعہ کرنے اور اس میں نور وفکر کرنے کی تشویق فرمائی اور اس کو اسلام ک عظیم ترین عبادات میں شار کیا ہے مکتب اسلام نے لوگوں پر فرض قرار دیا ہے کہ وہ کا نئات کے اس حکیمانہ نظام کی معرفت حاصل کرنے میں اپنی عقل استعال کریں۔وہ اس منظم جہان کے اسباب و مسببات اور علل و معلومات کے بارے میں غور وفکر کریں تا کہ اس جہان کے اسرار ورموز پر آگاہ ہونے سے ان کے خالق کی قدر وعظمت پر آگاہ ہو سکیں۔

ٱللهُ الَّذِي خَلَق سَبْعَ سَمٰوٰتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ \* يَتَنَزَّلُ الْآمُرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوَ ٱنَّ الله عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَرِيرٌ \* وَآنَ الله قَلُ آحاط بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا شَ<sup>ْتَ</sup>

وہ اللہ جس نے سات آسمان اوران کی مثل زمین خلق فرمائے ہے۔وہ ان کے درمیان اپناتھم نافذ فرما تا ہے۔تا کہ (اس جہان میں نحور دفکر کے ذریعے اس کے خالق کی عظمت کو سمجھواور ) جان لو کہ اللہ تعالیٰ ہر شکی پر قادر ہے۔اور وہ خداوند تعالیٰ اپنے علمی احاطے میں ہراس شئی کو لئے ہوئے ہے جواس جہان میں ہے۔

بشرآج بھی کتاب کا ئنات کے مطالعہ میں سر گرم ہے اور اپنی تحقیق وجستجو میں مشغول رہتا ہے۔ اب تک جوتر قی ہوئی وہ

<sup>[]]</sup> امید ہای نوص ۲<sup>۳</sup> <sup>[]]</sup> سورۂ طلاق آیت ۱۲ المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

اس کا ئنات کی مخلوقات میں نحور وفکر کرنے اوراس عالم طبیعت کے علل ومعلومات پر آگاہ ہونے ہی کی مرہون منت ہے۔ آج بشر کی یہی کوشش ہے۔ کہ حتی القد ور عالم طبیعت کے تاریک گوشوں کو اپنے علم وشحقیق کے نور سے روش کرے اور کا ئنات کے ناشانختہ اسرار ورموز کے چہرے سے نقاب الٹ دے۔ تاکہ اس ترقی و کمال کی راہ میں ایک قدم اور آگے بڑھائے اور نو بونو کا میا بیاں اس کا مقدر بن جائیں۔

اسلامى ثقافت اورجد يدثقافت

اس کا متیجہ میہ ہے کہ اسلامی ثقافت اور جدید ثقافت دونوں کتاب خلقت کا مطالعہ کرنے اور اس میں غور وفکر کرنے کی حامی ہیں اورلوگوں کوشوق دلاتی ہیں کہ وہ اس جہان آ فرنیش میں اپنی عقل وفکر کو استعمال کریں لیکن ان دونوں ثقافتوں میں فرق میہ ہے کہ ملتب اسلام کے ہیروکار اور خدا پرست (الہیون) جہان مخلوق میں تحقیق کے ساتھ ساتھ خالق کی عظمت پر نگاہ ڈالتے ہیں۔ وہ اس کا نئات کے حکیمانہ اسرار اور دقیق قوانین پر آگاہ ہونے کے ذریعے ان کے خالق پر ایمان لے آتے ہیں اور اس دائم قدرت ک سامنے سرتعظیم خم کردیتے ہیں۔ ہاں مادہ پرست لوگ ان جہان کی اشیاء میں تحقیق تو کرتے ہیں، کیکن اس کے ساتھ ان کے خالق کی طرف تو جہ ہیں کرتے۔ وہ اس عالم طبیعت کے علل و معلومات کی تلاش تو کرتے ہیں کیکن ان کے اور اس طبیعت کے خالق کی بارے میں بات تکن ہیں کرتے۔

اب اگر کوئی سوال کرے کہ حق تعالیٰ کی طرف توجہ کئے بغیر کتاب خلقت کا مطالعہ کرنا اور حق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتے ہوئے اس کا مطالعہ کرنا۔ان دونوں میں کیا فرق ہے؟ بالفاظ دیگر عالم کا ئنات میں غور دفکر کرتے ہوئے اسرار گیتی کی واقفیت پانا تو بلندی اور ترقی کا موجب ہے، کیا ایمان باللہ کے ساتھ ترقی اور بغیر ایمان باللہ کے ترقی میں باہم فرق ہے؟ اگر فرق ہےتو بیفرق فقط نفسیاتی پہلور کھتا ہے یاعملاً زندگی پر اثر انداز بھی ہوتا ہے۔؟

### بعيبترقى

اس سوال کا جواب میں بید کہا جا سکتا ہے کہ خالق کی طرف تو جہ کرتے ہے مخلوق کا مطالعہ اس عالم جستی کے حکیما نہ نظام کی توجیہ میں علمی واقعیت پیندی ہے اور مخلوقات عالم کے خالق کا اعتراف کرتے ہوئے ان سے فائد ہ اٹھانا اس پیدا کرنے والے خدا کے حق میں انسانی اور اخلاقی حق پیندی ہے ،لیکن ان دونوں معنوی پہلوؤں سے منہ پھیرنا ایک غیر اخلاقی حرکت ہے۔ہم گے کہ اللہ تعالی پر ایمان لاتے ہوئے ترقی کرنا ایک صحیح اور بے عیب ترقی ہے اور انسانی زندگی پر دوطرح سے اثر انداز ہوتی ہے۔ ان دونوں جہتوں کی تفصیل ہم ذیل میں بیان کئے دیتے ہیں۔

اول: ایک اللی انسان جوتمام ارضی وسادی موجودات کونخلوق ومملوک خداما نتا ہے۔ وہ اپنے لئے لازم جا نتا ہے کہ ہمیشہ اس

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى الم

ذات حق کی اطاعت کرے اور اپنے تمام معمولات زندگی میں بلاقید وشرط اس کا مطیح رہے۔وہ اپنی حدود سے آگاہ ہوتا ہے اور اپنے خالق و ما لک کی ملکیت میں اس کی دی ہوئی اجازت کے مطابق تصرف کرتا ہے۔وہ اپنی خداداد طاقتوں کولوگوں کی خدمت میں صرف کرتا ہے اور اپنی توانا ئیاں راہ ظلم وجرم میں خرچ نہیں کرتا۔وہ ہمیشہ جائز اقتصادی ذریعہ اختیار کرتا ہے اور چوری یا دیگر بری حرکتوں سے پر ہیز کرتا ہے۔

ایساانسان کسی روزا پنی علمی تحقیق و تلاش کے ذریعے ایٹم کو منخر کرنے میں کا میاب ہوجائے تو بھی خداوند عالم کی دی ہوئی اجازت کے مطابق استعال کرتا ہے۔ مثلاً بیاروں کا علاج کرنے۔ شہروں میں روشنی مہیا کرنے۔ بحری جہازوں کو چلانے۔ ہوائی جہازوں کواڑانے کلوں کو تحرک رکھنے غرض بید کہ وہ اس قوت کوا یسے امور میں صرف کرتا ہے جن سے لوگوں کورفاہ اور آسائش حاصل ہو۔ وہ ایٹمی توانائی کو خالق کی رضا کے خلاف آبادیوں کو تباہ کرنے۔ اجتماعی قتل و غارت بپا کرنے۔ بچوں۔ بوڑھوں۔ مردوں۔ عورتوں۔ بیاروں۔ تندرستوں سب کو بیارگی نابود کرنے میں ہر گز استعال نہیں کرتا۔

بندگی پروردگار

عبادت کے لغوی معنی عابد کا پنے معبود کے سامنے تضرع و تذلل کرتے ہوئے اس کی اطاعت کرنا ہے۔قرآن مجید نے سب انسانوں کو پروردگار عالم کی عبادت و بندگی کی دعوت دی اوران پرفرض عائد کیا ہے کہ وہ اس مقد س<sup>ع</sup>مل کو بجالا <sup>ع</sup>یں۔عجیب بات ہے کہ اسلام کی اس آسانی کتاب نے اللہ تعالیٰ کی عبادت کو اس کے خالق ہونے سے مربوط کیا اورلوگوں کو عبادت خدا کی دعوت دیت وقت اس عالم کا نئات کی خلقت کا تذکرہ فرمایا ہے، در حقیقت وہ اس یا دد ہانی میں اللہ کی عبادت کے علی واسب کی تو جیہ کی طرف اشارہ کرنا چاہتا ہے۔

يَاَيُّهَا النَّاسُ اعْبُلُوا رَبَّكُمُ الَّنِي حَلَقَكُم وَالَّنِينَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ ١

اے انسانو! اپناس پروردگار کی عبادت کروجس نے تمہیں اور جوتم سے پہلے تھانہیں پیدا کیا۔ تا کہ تم با تقویٰ ہوجاؤ۔ ذلِ کُمُ اللهُ رَبُّ کُمْ ، لَّلِ اِللهَ اِلَّلا هُوَ ، حَالِقُ کُلِّ شَیْءٍ فَاعْبُ لُوْلاً ، وَهُوَ عَلَى کُلِّ شَیْءٍ وَ کِیۡلُ سَ<sup>ٰ</sup>

وہ دہی اللہ ہے جوتمہار پر دردگار ہے۔اس کےعلادہ کوئی قابل عبادت نہیں۔ دہی ہرشکی کاخلق ہے۔لہٰداانسانو! تم فقط اس کی عبادت کرو کہ دہی( کا مُنات ) کی ہرشکی کا نگرہبان ہے۔

> <sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲ <sup>[]</sup> سورهٔ انعام آیت ۲۰۱

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

عبادت كاوت يتعتني اس نکتے کی طرف توجہ دلا نابھی ضروری ہے۔ کہ اسلام کے آسانی مکتب میں عبادت فقط چند عباد کی فرائض کو انجام دینے تک محدودنہیں ہے۔ بلکہاس لفظ کے معنی میں بہت وسعت ہے۔ چنانچہاولیاء کرام نے اس کاعقل ۔فکری۔اقتصادی اوراجتماعی تمام امور پراطلاق فرمایا ہے، یہاں بطورنمونہ چندایک روایات پیش خدمت ہیں۔ قال على عليه السلام فيما اوصى به الحسن (ع) لا عبادة كالتفكر في صنعة الله عزوجل اما ملی علیہ السلام نے امام حسن علیہ السلام کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: یخلوقات الہٰی میں غور وفکر کرنے(اوران کا مطالعہ کرنے ) کی مثل کوئی عبادت نہیں۔ عن موسى بن جعفر عليها السلام قال: يا هشام كان اميرالمومنين عليه السلام يقول: ما عبد الله بشيئي افضل من العقل عقلى عبادت حضرت امام موسیٰ بن جعفر علیهاالسام نے ہشام سے فرمایا: ۔ امام علی علیہ السلام فرمایا کرتے تھے کہ خداوند تعالٰی کی عبادت عقل ہے بہتر کسی شئی کے ذریعے ہیں کی گئی۔ عن على عليه السلام: افضل العبادة الفكر ا اما معلى عليه السلام فے فرمايا: - ہر عبادت سے افضل عقل وفكركوكام ميں لا ناہے -عن إبي جعفر عليه السلام قال: قال رسول الله (ص) العبادة سبعون جزًّ افضلها طلب الحلال امام محمد بإقر عليه السام نے حضرت رسول اکر مصلی اللہ عليہ وآلہ وسلم سے بيرحديث نقل کی ہے کہ آپ نے فرمايا: ۔عبادت کے ستر اجزاء ہیں اوران میں سے فضل حلال روزی کمانا ہے۔

> <sup>™</sup> سفینة البحار'' فکر''ص ۳۸۲ <sup>™</sup> الکافی ج۱ص۸۱ <sup>™</sup> الکافی ج۵ص۸۷ <sup>™</sup> الکافی ج۵ص۸۷

ايت الكري: آساني بيام توحيد

عن موسى بن بكر قال قال ابوالحسن الاول عليه السلام: من طلب ههذا الرزق عن حله ليبعود به على نفسه وعياله كان كالمجاهد فى سبيل الله<sup>[]</sup> موى بن بكر نے حضرت امام موى ابن جعفر عليه السلام سے روايت كى ہے كه آپ نے فرمايا: \_ جوكو كى طلال روزى كمانے جاتا ہے تا كه اپنے اور اپنے عيال كاخراجات كمالا ئے تو اس كا اجرد ربار اللى ميں راہ خدا كى جاہد كى مثل ہے ۔

ان تمام روایات سے بخوبی بیذ یتیجہ برآ مدہوتا ہے کہ اسلام میں عبادت کا مفہوم کس قدروسیع ہے۔ایک باایمان فرد کے لئے ممکن ہے کہ وہ بعنون عبادت اس کتاب کا مُنات کا مطالعہ کر ےاور اسرار آفرنیش پراطلاع پانے سے جہاں علمی و معنوی طور پرتر قی و کمال کا درجہ پائے وہاں در بارالہی میں بھی ماجورہو۔ کیونکہ وہ خداوند تعالیٰ کا بندہ اور مملوک ہےاور بعنوان عبادت کا فریضہ ہے کہ اپن ترقی یافتہ علمی اورفکری صلاحیتوں کو فقط مشروع اور جائز امور میں صرف کرے۔لیکن ہرالیں راہ جو خداوند طقم کی بند بدہ ہیں ، وہ ان

### اقتصادى مصروفيات

ایک مومن فرد کے لئے بیجی ممکن ہے کہ عبادت کی نیت سے اقتصادی امور میں مصروف عمل ہو۔وہ اپنی محنت و کاوش کے ساتھ دولت حاصل کرے، باعزت زندگی گز ارے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں بھی مستحق اجرو ثواب قرار پائے۔ چونکہ وہ مومن اپنے آپ کو حق تعالیٰ کامملوک اور اپنی دولت کو خداوند تعالیٰ کی ملکیت سمجھتا ہے۔لہذاوہ پابند ہے کہ اپنے سرمائے سے فقط مشروع اور جائز منافع حاصل کرے،اسے نارواا مور میں خرچ نہ کرے اور اپنے آپ کو پروردگار عالم کی ناراضی کا مستحق نہ بنائے ۔

#### جامع عبادت

خلاصه بیکه اسلام میں عبادت ایسی چیز ہے جوایک طرف سے لوگوں کی عقلی ،علمی ،فکری، عبادی ، اخلاقی ، اقتصادی ، اجتماعی اور دیگر تمام مدارج کے اعتبار سے تحرک اور فعال بناتی ہے۔ دوسری طرف وہ ترتی کواطاعت پر وردگار کی چاردیواری کے اندر محدود کر دیتی ہے، یعنی وہ ترتی کو معاشر کے کی سعادت و مصلحت کے لئے وقف کر دیتی ہے۔عبادت میاجازت نہیں دیتی کہ تمام مادی یا معنوی سرمائے غیر صحیح اور غیر شروع مقامات پر کام میں لائے جائیں۔ بیعبادت کا ایک جامع مفہوم ہے، اور اس سے بعیب ترقی ہوتی ہوتی ہے اور قرآن کریم کی اس آیت شریفہ کا بھی یہی مطلب ہے:

🗉 قرب الاسناد ص ۲ ۱۴

التي الكري: أساني بيام توحيد المحرج المحرج

وَمَا حَمَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ الَّالِيَتَعُبُّدُونِ <sup>(1)</sup> اور میں نے جنات اور انسانوں کونہیں خلق فرما یا مگر اس لئے کہ وہ میری عبادت کریں جولوگ مادی فکرر کھتے ہیں، وہ اس کا سنات کو ایک اتفاقی حادثے کی پیداوار سجھتے ہیں اور اس کے لئے ایک عالم وعلیم وخالق کے قائل نہیں ہیں۔ اسی طرح وہ لوگ جو اس کا سنات کے خالق کو اس کی آ فرنیش کی توجیہ کے لئے ایک تصور کے طور پرتسلیم کرنے لگے ہیں، لیکن خود کو اس خالق کی اطاعت کا پابند بنانا ضروری نہیں سمجھتے۔ ایسے لوگوں کے طرز نظر کو النہ یو ن اور با ایمان خدا پر ستوں کے گردہ مقابلے میں لانا درست نہیں ہے۔

# باایمان گروه کی برتر ی

باایمان لوگ توخود کواور اس سارے جہان کو پر دردگار کی ملکیت مانتے ہیں ادراپنے آپ کواس خداوند متعال کے سامنے جواب دہ بچھتے ہیں ۔ جب کہاول الذکر دونوں گروہ نہتواس جہان کومملوک خدامانتے ہیں اور نہ خودکوجواب دہ بچھتے ہیں ۔

باایمان گروہ ہمیشہ متوجہ بخدا ہوتا ہے اور اس کی متواتر یہی کوشش ہوتی ہے کہ اپنے سارے اعمال اسذات کی رضا کے مطابق انجام دے۔لیکن وہ دونوں گروہ اپنے طبعی میلانات کے تالع رہتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اپنی خواہشات پوری کرنے میں کامیاب رہیں اورانہیں عملی جامہ پہنانے میں عاجز نہ رہیں۔

چونکہ خداوند متعال ظلم وستم اور فساد و تباہی کو پسند نہیں کرتا ، اس لئے با ایمان گروہ کبھی بیہ پسند نہیں کرتا کہ اپنی علمی صلاحیتوں اور طبیعی سر مایوں کوظلم وفساد کی راہ میں صرف کردے اور اپنے خالق کی پسند کے برخلاف اپنے آپ کو بدی اور شم گاری سے آلودہ کردے۔

چونکہ آدمی کے غرائز اند سے بہرے ہوتے ہیں۔ شہوت وغضب کے میلانات اور اپنے آپ کو برقر اردینے کے جذبات عدل وانصاف اور تقویل وفضائل کی بات سننے پر راضی نہیں ہوتے۔ اس لئے وہ پہلے دونوں گروہ اپنے نفسانی خواہ شات کو تملی جامہ پہنانے کے لیے ظلم دستم کرنے میں بے باکی کا مظاہرہ کرتے ہیں اور اپنے دامن کو انسانیت دشمن اعمال کے داغ سے داغد ارکرنے میں بے پر وانظر آتے ہیں۔

دورحاضر کے انسان نے علمی تحقیقات اور اسرار آفرنیش کی اطلاعات میں عظیم کا میابیاں حاصل کی ہیں اور اس راستے میں بلند ترین مدارج تک جا پہنچا ہے۔ اس نے عقل ودانش کی طاقت کے ذریعے عالم طبیعت پر غلبہ پالیا ہے اور زمین کی اشیاءکو سخر کر لیا ہے۔ آج کے بشر نے مستیر کی اور صنعت کی طاقت سے مختلف عنا صرطبیعت کو اپنے قبضے میں لے لیا ہے اور اپنی زندگی کو بہتر بنانے او رزیادہ آسائش مہیا کرنے میں کا میاب رہا ہے لیکن بڑے افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ان سب باتوں کے باوجود میر قی اور سے

🗓 سورهٔ ذاریات آیت ۵۶

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

کامیابی اس کی خوش بختی اورسعادت کاموجب نہیں بن سکی اور اس کے لیے قلبی اورفکر می اطمینان مہیا کرنے میں کا میاب نہیں ہو تکی۔ جرائم کا سمر چیشمہ ہ

آج کے انسان کی زندگی بے چینی۔ اضطراب اور دیگر گونا گوں مصائب اور آلام سے پرنظر آتی ہے۔ جنگ وخونریزی۔ جرم و جنایت ؓ، جارحیت و تجاوز اور طاقتوروں کا کمز وروں پر جبر و تسلط ایسے امور ہیں جن کے سبب انسان رنج وغم۔ ناراحتی و بے اطمینانی کا پیکر بن گیا ہے اور تقریباً تمام اقوام بالواسطہ یا بلاواسط ان مصیبتوں سے دو چار دکھائی دیتی ہیں۔ ان تمام مصائب کی بنیادعلم و دانش یا یو نیورسٹیوں کی کمی نہیں اور نہ ہی مال و ثروت یا صنعت و حرفت کی قلت ہے۔ بلکه ان تمام جرائم و مظالم کا سرچشمدا یمان کی کمی ہے اور خدا و ند تعالی کے سامن کی فقد ان ہے۔ بلکه ان

جوکوئی بھی میری یا د سے منہ پھیر لےگاوہ معاشی تنگ ویختی سے ضرور دوچار ہوگا۔

اس سے بڑھ کراور کیا تھی ہو سکتی ہے کہ اس جہان کی زیادہ تر ترقی یا قتہ اقوام زندگی کے عالی ترین دسائل کی مالک ہیں اور بہترین فت تیں ان کو حاصل ہیں ، لیکن اس کے باوجود وہ بے اطمینانی اور ناراحتی میں زندگی بسر کرتی ہیں، قلب کوغم اور خوف سے امان نہیں ۔ اغواق قتل ۔ خود شی ۔ چوری ۔ ڈاکہ زنی۔ ناکا کی ۔ حکست ۔ اور اس طرح کے دیگر مصائب اس قدر زیادہ ہیں کہ ان کی زندگی کو تلخ نہیں ۔ اغواق قتل ۔ خود شی ۔ چوری ۔ ڈاکہ زنی۔ ناکا کی ۔ حکست ۔ اور اس طرح کے دیگر مصائب اس قدر زیادہ ہیں کہ ان کی زندگی کو تلخ نہیں ۔ اغواق قتل ۔ خود شی ۔ چوری ۔ ڈاکہ زنی۔ ناکا کی ۔ حکست ۔ اور اس طرح کے دیگر مصائب اس قدر زیادہ ہیں کہ ان کی زندگی کو تلخ تلئے ہوں۔ بیں ۔ اب نوبت یہ بیاں تک آئی پنچی ہے کہ وہ چند گھنٹے آرام کی نیز مونے نے لئے بھی خواب آور گولیوں کی مدد کے محتاج ہو سامنے جواب دہ نہیں سی محقان اور سختایں اور سختایں فقط اس لئے ہیں کہ آخ کے انسان نے اپنے خدا سے منہ موڑ دیا ہے اور دہ خود کو اس کے مشر وط بندگی اختیار کر بیٹھے ہیں ۔ جاہ طلی ۔ برتری کی تلاش ۔ شہوت و خصب کی شش اور دولت کی طرف میلان نے ان کو اس طرح آل مشر وط بندگی اختیار کر بیٹھے ہیں ۔ جاہ طلی ۔ برتری کی تلاش ۔ شہوت و خصب کی شش اور دولت کی طرف میلان نے ان کو اس طرح آلین میں ہرانسان دیش ترک تی اور می جو ہ جاتے ہیں ۔ اپن علی اور مند تی پڑی رفت کی وجہ این تلی نفسانی چاہتوں کے مصول میں ہرانسان دیش ترکت اور ہرگناہ کے مرتک ہو کے جاتے ہیں۔ اپن علی اور مند تی پڑی رفت کی وجہ این نفسانی چاہتوں کے دعول میں ہرانسان دیش ترک اور درخواہ شات کو سیر کرنے کے لئے میں میں اور مند تی پر داہ نہیں کرتے۔ وہ این نفسانی چاہتوں کے مصول میں ہرانسان دیش ترکی اور درخواہ شات کو سیر کرنے کے لئے میں میں اور مند تی پر داہ نہیں کر دی ہو این کی نفسانی چاہتوں کے مسول میں ہرانسان دیش ترکی اور ہو ہوں ہے مرتک ہو کے ہوں تکی خوا می میں ایں اور تکی دو مار پڑی میں کر ہے ہو ہوں کے دو ہ ہیں ہوں اور میں ترکن دونان تی تر ہوں ہوں ہے خوان ہے مرت کے لئے وقف ہو چکی ہے ۔ اس میں ایمان وحقیق ۔ می و ایسی ترقی ہے جو اینی تمام تو ان گیوں سمیت حیوانی غر اکر وشہوت کی خد مت کے لئے وقف ہو چکی ہے۔ اس میں ایمان وحقیقت ۔ من و خوضیلت ۔ انصاف وعد الت اور اس کی دیگر تم انر ای نہ دسائل و کی میکان میں ای می میں ہے کی دو می تر کی ہو ہ

🗓 سورہ طہآیت 🖓 ۱۲

ی آیت الکری: آسانی پیام توحید کی جنب کی (۱۲۹ ک

### نادرستترقى

آج کے بشر نے اپنی صنعتی ترقی کے سائے میں بہت بڑی قدرت وطاقت حاصل کر لی ہے۔ اگر یہ چا ہے تو بہت تھوڑی مدت میں اس زمین کولوگوں کی آ ساکش کے لئے آباد کر لے اور بھوک۔ بیماری۔ جہالت اور بدینی کا مقابلہ کر کے ان کا خاتمہ کر دے۔ لیکن افسوس کہ بشر کی یعظیم طاقت چونکہ ایمان بہ خدا اور عدل وانصاف کے ماتحت نہیں ہے، اس لئے صحیح راستے پر گا مزن نہیں ہو تکی۔ اس طاقت کا بہت بڑا حصہ اند سے بہر بے حیوانی جذبات اور خود سر وجاہ طلب خواہ شات نفسانی کے قابو میں ہے۔ اس لئے صحیح راستے پر گا مزن نہیں ہو تکی۔ میں تباہی پھیلانے والے کیمیاوی مواد اور آ دم کش اسلح سب سے زیادہ ترقی کرتے دکھائی دیتے ہیں۔

ڈ اکٹر برنارڈ ڈیکسون کہتا ہے یہ بات نا قابل تصور ہے کہ علم وصنعت کے مختلف شعبوں میں سے سی شعبے نے آ دم کشی والے اور زم الفاظ میں (جنگ) والے شعبے سے زیادہ ترقی کی اور سے زیادہ تیکندیکی کام کیا ہو، حق بات یہ ہے کہ آج کی جنگ الیکٹرونک جنگ ہے اور اس کے تمام منصوبے، اقدامات اور فیصلے انسان کی بجائے مشینری انجام دیتی ہے۔ اس جنگی نظام کا نقص یہ ہے کہ یہ اندھا ہے، یعنی یہ طریقہ جنگ ایک جنگجو فوجی او بے ضرر بچ کے درمیان فرق نہیں کر سکتا او نہ کسی بوڑ سے اور مریض یا دوست دشمن کے درمیان تمیز کر سکتا ہے، بالفاظ دیگر بہ طریقہ جنگ سب کو ایک آ کھ سے دیکھتا ہے اور ایک ہی الیکٹرونی دماخ ساتھ قُل کردیتا ہے۔ پس ایسے طریق جنگ کے اثر ات کسی سے مخفی نہیں رہ سکتے ہے۔

#### امن دامان

بشری زندگی میں سعادت کا رکن امن وامان کا قائم رہنا ہے، کیونکہ امن کے ماحول ہی میں مختلف علمی۔اقتصادی۔ صنعتی۔ اجتماعی اوراخلاقی سرگرمیاں جاری رہتی ہیں۔امن ہی کے سائے میں عوامی استعداد یہ صحیح سمت میں آگے بڑھتی ہیں اور معاشرہ ترقی و تکامل کی راہیں طے کرتا ہے۔

اللہ تعالی پرایمان رکھنےوالےاور دین اسلام کے پیروکار ہمیشہ ایمان اورالی تغلیمات کے سائے میں امن تلاش کرتے ہیں۔ جب دین وایمان کا سرمایہ موجود ہوتو امن اور اطمینان قلب خود بخو د حاصل ہوجا تا ہے، کیونکہ متدین افراد میں سے کوئی بھی کسی دوسر یفر د پرتجاوز کوجا ئزنہیں سمجھتا۔

اَلَّذِيْنَ امَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوًا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَبِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُّهْتَ لُوُنَ شَ<sup>3</sup> جولوگ (الله تعالی) پرایمان رکتے ہیں اور اپنا ایمان کوظلم وستم سے آلودہ نہیں کرتے انہیں کے لئے امن وآ رام ہے اور

اروزنامه کیبان شاره۸۲۲۹
۳ سورهٔ انعام آیت ۸۲

ايت الكري: آساني پيام توحيد محرج اي اي الكري الماني پيام توحيد

وہی ہدایت یافتہ ہیں۔

قال امير المومنين عليه السلام: من استحكمت لى فيه خصلة من خصال الخير احتملته عليها واعتفرت فقدما سوا ها ولا اغتفر فقد عقل ولا دين لان مفارقة الدين مفارقة الامن فلا يتهتا بحياة مع مخافة و فقد العقل فقد الحياة ولا يقاس الابالاموات

### بدين اور بدامني

امام على عليه السلام نے فرمايا: - جو شخص مير ے طريقے كى پيروى ميں اپنے اندر پنديدہ صفات پيدا كرے اور اس كو پختہ كرتو ميں اس كوايك خصلت كے ساتھ قبول كرلوں گا اور اس كے ديگر اچھى صفات سے محروم ہونے سے چشم يو شى كرلوں گا۔ ليكن بے عقلى اور بے دينى مير بے ہاں قابل معانى نہيں ہے اور ميں اس سے تبھى چشم يو شى نہيں كر سكتا، كيونكد بے دينى بدا منى كى بنيا د ہے اور زندگى بغير امن كے تلخ اور نا گوار ہے ۔ بے عقلى گو يا انسانى زندگى سے محروم ہوجانا ہے ۔، كيونكد بے دينى بدا منى كى بنيا د مردوں كے علاوہ كى پر قيان نہيں كيا جا سكتا ۔ گروہ مونين كى نگاہ ميں جو امن انسانيت كى بلند يوں كے ميں مطابق ہے، وہ وہ ہو ان كا مردوں كے علاوہ كى پر قيان نہيں كيا جا سكتا ۔ گروہ مونين كى نگاہ ميں جو امن انسانيت كى بلند يوں كے ميں مطابق ہے، وہ وہ ہى ان كان و عرداں اور تردگى بغير امن ہے تلخ اور نا گوار ہے ۔ بعظلى گو يا انسانى زندگى سے محروم ہو جانا ہے ۔، كيونكد ايک بعض انسان كا مردوں كے علاوہ كى پر قيان نہيں كيا جا سكتا ۔ گروہ مونين كى نگاہ ميں جو امن انسانيت كى بلند يوں كے ميں مطابق ہے، وہ وہ ہى امن مردوں كے علاوہ كى پر قيان نہيں كيا جا سكتا ۔ گروہ مونين كى نگاہ ميں جو امن انسانيت كى بلند يوں كے ميں مطابق ہے، وہ وہ ہى امن مردوں كے ملاوہ كى پر قيان نہيں كيا جا سكتا ۔ گروہ مونين كى نگاہ ميں جو امن انسانيت كى بلند يوں كے ميں مطابق ہے، وہ وہ ہى امن مردوں جراي ميان بہ خدا اور اس كے سامنے احساس جو اب دہ ہي پر قائم ہو ۔ يہ وہ وہ امن ہے جس كا بہت بڑا دھيدا س انصاف وعدال اور حق و فضيلت كے اجر اسے مربوط ہو تا ہے جس كا حصول اخلاقى وجد ان اور سيام فطرت كے احياء ہى سے مكن ہو تا ہے ۔ مو تا ہے كہ جس جو ايك عقل مندانسان كى شان كے لائق ہے، وہ ہى امن ہے جو فرض شاتى اور انسانى كمال پر تو جد دينے سي پر

مادیون کا گروہ یعنی وہ لوگ کہ جواللہ تعالیٰ پر ایمان نہیں رکھتے ، خالق کا مُنات کے سامنے جواب دہی کا احساس نہیں رکھتے ، اور خود کو اپنے تمام اعمال پر آزاد تصور کرتے ہیں۔ وہ عالمی بہبود کی حفاظت۔ امن وامان کے قیام ، دوسروں کے معاملات میں عدم اور خود کو اپنے تمام اعمال پر آزاد تصور کرتے ہیں۔ وہ عالمی بہبود کی حفاظت۔ امن وامان کے قیام ، دوسروں کے معاملات میں عدم مداخلت اور اپنی برتر کی وفو قیت کے تحفظ کے لئے سب سے بڑھ کر آگ اور خون کی بات کرتے ہیں۔ ان کا بھر وشہ ہمیشہ تباہی اور مداخلت اور اپنی برتر کی وفو قیت کے تحفظ کے لئے سب سے بڑھ کر آگ اور خون کی بات کرتے ہیں۔ ان کا بھر وشہ ہمیشہ تباہی اور براد کی چی پر اور کی حال کی بات کرتے ہیں۔ ان کا بھر وشہ ہمیشہ تباہی اور براد کی چیلانے کی طاقت پر ہوتا ہے اور جس قدر علمی اور طبیعی اثا نہ ان کے اختیار میں ہے، وہ اسے جدید ترین اسلح بنانے اور شہری آباد یوں کو طاقت پر ہوتا ہے اور جس قدر علمی اور طبیعی اثا نہ ان کے اختیار میں ہے، وہ اسے جدید ترین اسلح بنانے اور شہری آباد یوں کو طاقت پر ہوتا ہے اور جس قدر علمی اور طبیعی اثا نہ ان کے اختیار میں ہے، وہ اسے جدید ترین اسلح بنا نے اور شہری آباد یوں کو لیوں ہے آگر بلت کرتے ہیں۔ ان کا بھر و شہ ہمیشہ تباہی اور برطان کی طاقت پر ہوتا ہے اور جس قدر علمی اور طبیعی اثا نہ ان کے اختیار میں ہے، وہ اسے جدید ترین اسلح بنانے اور شہری آباد یوں کو لیوں ہیں ایوں کی بر حق رہم ہیں اسلح بیں تا آباد یوں کو تیا ہی ہوں اور کی میں استعال کرتے ہیں۔ وہ اس دوڑ میں اپنے تریفوں سے آگر طبی در جن پی تا کہ اسلح سازی کے مقار میں ان پر اپنی برتری بر قر اررکھیں۔

جوامن اس طرح سے حاصل ہوتا ہے وہ ایک غیر مقدس اورخون آلودامن ہے کہ خوف ود ہشت کی پیداورار ہوتا ہے۔ ایسامن درندوں کی دنیا کے لائق تو ہوسکتا ہے ایکن عقل منداورفرض شنأ س انسانوں کی شان کے لائق کبھی نہیں ہوسکتا لیکن بقشمتی

🗉 الكافي جاص ٢٧

المحتى المريني الماني بيام توحيد المحتى المحتى

سے آج کی دنیااس اخلاقی پستی وگراوٹ کا شکار ہوچکی ہے اوراس بداخلاقی کے لازمی نیتیج کےطور پرسلسل بدامنی کے رنج والم میں چنستی جارہی ہے۔

ادارهاقوام متحده

اقوام متحدہ کےایک خصوصی کمیشن نے اعلان کیا کہ اس سال پوری دنیا کا فوجی بجٹ دوکھرب ڈالرتک جا پہنچا ہے جو پوری دنیا کے خام مال کی پیداوارکا• ۵ء ۲ فیصد ہے۔

بیاندازہ اقوام متحدہ کی اس رپورٹ میں پیش کیا گیا ہے جس میں اقتصادی۔اجتماعی۔اوراسلحہ سازی میں مسابقت اور فوجی اخراجات کے اعداد دشار پیش کئے گئے۔اس میں بتایا گیا ہے کہ بیہ مقدران اخراجات کا اڑھائی گناہ ہے جو پوری دنیا میں صحت و تندر ست کی مدمیں خرچ ہوتے ہیں۔

اس رپورٹ میں بتایا گیا ہے کہ ۱۹۲۰ء سے ۱۹۷۰ء تک کے عشرے میں عالمی حکومتوں نے بیں کھرب نوے ارب ڈالر اسلحہ بازی کے مقابلے میں خرچ کئے ہیں۔اس میں یہ بھی لکھا ہے کہ گز شتہ ادوار میں سے کسی دور میں ایسانہیں دیکھا گیا کو حکومتوں نے امن کے زمانے میں اس قدر بھاری بھر کم رقوم جنگی ہتھیا روں پرخرچ کی ہوں۔<sup>[1]</sup>

آج کی ترقی یافتہ دنیا حیرت انگیز تیزی کے ساتھ فساد، تباہی اورانسان دشمن منصوبوں کی طرف بڑھر ہی ہے اور ترقی یافتہ ممالک ہر روز اس راہ میں ایک نیا قدم الٹھاتے ہیں یعلمی اور صنعتی ترقی سے جونتائج برامد ہوئے اور اسطرح انسان کے مقدر میں جو کامیابی ککھی گئی ہے، اس کا ایک بہت بڑا حصہ ان ہتھیا روں کی تیاری پرخرچ ہور ہا ہے جوانسان کو اجتماعی طور پر تباہ اور نابود کرنے کے کام آتے ہیں۔

#### خوف وہراس پھیلانے کامقابلہ

فرانس کے مطابق وزیر دفاع ''زول موک' نے اقوام متحدہ کی پچیویں سالگرہ اور وسائل جنگ کی ترقی کے ایک سیمینار میں یوں کہا: خوف و دحشت کا توازن ہی آج کل امن کا ضامن ہے، اقوام متحدہ کی ۵۲ سالہ زندگی دوقتم کے اہم وا قعات سے مرکب ہے، ایک توفنی ترقی کے ذریعہ اجتماعی تباہی کی طرف پیش رفت میں تندی و تیزی۔ دوس صلح وامن اور بالخصوص تخفیف اسلحہ کی گفتگو میں عدم دلچ پی اور سستی سر بر ہان حکومت ایک طرف سے تباہ کن سائنسی معلومات کے دباؤ میں ہیں اور دوسری طرف اس کوشش میں مصروف ہیں کہ مہلک اسلحہ کے استعمال سے پر ہیز کریں اور باہمی اختلا فات کو مصالحانہ انداز سے طرک بریں یا کم ان میں اضافہ نہ ہونے دیں۔

🗉 روز نامهاطلاعات شاره • ۲۴ ۱۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي الم اي المانى پيام توحيد بي الم

بایں ترتیب ایک بے مقصد دنیا وجود میں آئی ہے کہ جس میں حکومتیں بے سوداپنے آپ کوتھ کانے میں مصروف ہیں۔ کیونکہ یا توصلح آمیز کو شتوں پر خود کو قربان کردیتی ہیں یا پھر تباہ کن اسلحہ کے حصول میں کا میاب ہوجاتی ہیں۔ اقوام عالم نے اپنی فنی ترقی سے ابھی تک ضروری درس حاصل نہیں کیا اور ایٹم بم جو دیگر تمام تیصلنے والے ما دوں سے ہزار گناہ زیادہ دھما کے کی قوت کا حامل ہوتا ہے، ۵ مہواء میں ایجاد ہوا تھا، اس کے چار سال بعد ہائیڈ روجن بم وجود میں آگیا جو اس سے تجل ہزار گناہ زیادہ دھما کے کی لوگ بیکیٹر یا لوجی کے اسلحہ کی ایجاد میں سرگرم ہیں جو ہائیڈ روجن بم وجود میں آگیا جو اس سے تبھی ہزار گناہ زیادہ واقت رکھتا ہے۔ اب یہ لوگ بیکیٹر یا لوجی کے اسلحہ کی ایجاد میں سرگرم ہیں جو ہائیڈ روجن بم سے بھی کئی گناہ زیادہ تباہ کن ہے، پھر انتہائی زیادہ اخراجات کے نوگ بیکیٹر یا لوجی کے اسلحہ کی ایجاد میں سرگرم ہیں جو ہائیڈ روجن بم سے بھی کئی گناہ زیادہ تباہ کن ہے، پھر انتہائی زیادہ اخراجات ک نوگ بیکیٹر یا لوجی کے اسلحہ کی ایجاد میں سرگرم ہیں جو ہائیڈ روجن بم سے بھی کئی گناہ زیادہ تباہ کن ہے، پھر انتہائی زیادہ اخراجات کے ند زیلے میز اکل بنا کر مقابلے میں نصب کئے جاتے ہیں۔ وہ لوگ متوا تر ایسی جبر میں بنانے میں مصروف ہیں جو کئی گناہ زیادہ تو دیو تر بان کر مقابل ہیں نہ ہوں ای کا ہ دی تھی مصروف ہیں جو کئی گناہ زیادہ تو اس سے تھی تی بنا نے میں مصروف ہیں جو کئی گناہ زیادہ تھی نیا ہوں ہیں ہو کئی گناہ زیادہ تھی ہوں ہیں جو کئی گناہ زیادہ اخراجات سے تیارہونے لگتا ہے۔ <sup>11</sup>

## انسانی تناہی کا پیش خیمہ

اس میں شک نہیں کہ آج کے انسان نے کتاب کا ننات کے مطالعہ اور حقیق کے نتیج میں اس کی تخلیق کے پوشیدہ اسرار کو سیحصنے میں قابل رشک کا میا بیاں حاصل کیں ہیں اور ترقی و تکامل کی راہ میں اہم ترین منازل کو طے کیا ہے۔ لیکن چونکہ وہ اپنے اس ترقی کے سفر میں ایمان بہ خدا سے غافل رہا اور مکارم اخلاق اور وقار انسانی کے خصائل کی طرف متوجہ نہیں ہوا، اس لئے کہنا پڑتا ہے کہ بیر انسان ایک خود سر اور سرکش ترقی میں کا میاب ہوا ہے۔ چنا نچہ اپنی اس بے ایمان و بداخلاق ترقی کے باعث وہ خودا پنے لئے بریختی اور تباہی کا میدان ہموار کر تارہا ہے۔ یہی وہ حقیقت ہے جسے دانش ور حضرات بخو کی سیحصنے میں کا میاب ہوتے ہیں اور اپنی محتلف تحریروں

رسل کہتا ہے:۔ایٹم بم اوراس سے بھی زیادہ طاقتور ہائیڈروجن بم انتہائی خوف و ہراس پھیلانے کا باعث بنااوراس سے انسانی زندگی میں علم کے نتائج پہلے سے بھی زیادہ شک وتر دید کا نشانہ بن گئے ہیں حتی کہ بعض درجہ اول کے مفکرین کہ جن میں آئین سٹائن بھی شامل ہے، وہ خطر بے کی بیگھنٹی بجانے پر مجبور ہو گئے ہیں کہ اب ہمارے اس خاکی سیارے کو با قاعدہ خطرہ لاحق ہو گیا ہے اور ممکن ہے کہ اس کا نام ونشان ہی مٹ جائے ۔

لکنٹ ڈونونی کہتا ہے: ۔ آج جب کہ بشریت ایٹم بم کے تباہ کن استعال کے نتائج سے آگاہ کمل تباہی کا خطرہ محسوں کررہی ہے۔ اب عام لوگ بھی متوجد ہے ہیں کہ ہماری نجات کا واحد راستہ انسانی اخلاق کوزیا دہ سے زیاد ووسعت دینے میں مضمر ہے۔ ہاں

المحيج المحرق: آساني پيام توحيد المحيج المح

انسان پہلی مرتبہ اینے ایسے اقدام سے خطرہ محسوس کررہا جواپنے ہوش وحواس کے ساتھ اس نے خود انجام دیا تھا۔ <sup>[1]</sup> پس وہ واحد ذریعہ جس سے بشریت کوتباہی و بربا دی سے بچایا جا سکتا ہے، وحشت خیز وغارت سے نجات بخشی جاسکتی ہے اور وہ عامل جو پوری زمین پرایک پائیدار امن کے قیام میں کا میاب ہو سکتا ہے اور صلح کی حفاظت کر سکتا ہے، وہ یہی ہے کہ انسان کی زندگی سے خواہش پر تی کی لعنت کا خاتم کر دیا جائے۔ یعنی غرائز۔ شہوت۔ جاہ طلبی۔ خواہش برتری۔ جاہلا نہ تعصّبات اور خود پر تی کو معبودیت بے تحف سے اتار کر پنچ کھینچ کیا جائے۔ خلاصہ سے کہ لوگوں کا طرز نظار تبدیل ہواور خود اپن اور کا نیات کے بارے میں انسان کانظر بی تبدیل ہوجائے۔

خدادند تعالی کسی قوم کے حالات کو تبدیل نہیں کرتا جب تک وہ لوگ خود تبدیل نہ کریں (اوراپنی زندگی کی روش میں انقلاب نہ لائٹس )

اگرانسان خواہن نفس کی پرستش کو چھوڑ دیں اور خدا پرست بن جا عیں ، اگر وہ اپنے غرائز کو خداوند تعالیٰ کی رضا کے مطابق ڈ ھال لیں اور انہیں خوشنودی خدا اور تجلائی کی حدود میں پابند کریں تو یقینا وہ حیوانی پسی سے فکل کر انسانی بلندی کو پنچ جا عیں گے۔ اس وقت ان کی زندگی سلح وصفائی ، امن و آ را م اور خوش بختی و سعادت کا محور بن جائے گی۔ اگر ایں دردہ خوئی زطبیعت بہیر د ہم عمر، زندہ باشی بروان آ دمیت اگر تیری طبیعت سے بیدرندگی نگل جائے تو پھر تو ہمیشہ آ دمیت کی روح کے ساتھ زندہ رہ سکتا ہے۔ ہم عمر، زندہ باشی بروان آ دمیت اگر تیری طبیعت سے بیدرندگی نگل جائے تو پھر تو ہمیشہ آ دمیت کی روح کے ساتھ زندہ رہ سکتا ہے۔ مطلبی کی از میں تھوند کی مطالبہ کرنا اور علمی کمال پیدا کرنا، اس علمی اور تحقیقی تکامل سے کوسوں دور ہے جو خالق کی حالتی و جہ کئے بغیر اور ایمان کی بغیر حاصل ہوا ہوں ان دونوں میں علمی اور نفسانی لحاظ سے کئی تھا ہو ہو ہو ہیں۔

زير شهوات ترقى

**پہلافرق:** ان دونوں ترقیوں کے درمیان جو پہلافرق ہے اور انسان کی زندگی پراثر انداز ہوتا ہے، وہ میہ ہے کہ خدا پر ایمان اور پر وردگار کی مالکیت پراعتقاد کے ساتھ جوعکم کمال حاصل ہوتا ہے وہ ایک سالم صحیح اور ہرفشم کے انحراف سے محفوظ ہوتا ہے، لیکن بلاایمان ترقی ایک ایسی ترقی ہے جو نا سالم ۔خود سراور غرائز وشہوت کے تابع رہتی اورا ند ھے انداز سے آگے بڑھتی ہے۔ ہماری

> 🔟 سرنوشت بشرص ۲۵ ۲۲ سورهٔ رعدآیت ۱۱

المحتى المريني الماني بيام توحيد المحتى المحتي المحتي

سابقہ وضاختوں کے مطابق بیتر قی مسلسل کجروی اور انحراف کے زیر اثر رہتی ہے، اس لئے ایس بد بختیوں اور خطرات کا موجب بنتی ہے جن کی تلافی نامکن ہوتی ہے۔

ماديون كاطريقه

**دوسرافرق:** دوسرافرق جس سے الہی گروہ، مادی گروہ سے جدا ہوجا تا ہے اورعوامی زندگی پراس کاعملی انژ مرتب ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ مکتب الہی میں ترقی و تکامل کا بنیا دی مقصد کا کمال مطلق کی طرف بڑھنا اور رضوال الہی کے حصول میں کا میابی حاصل کرنا ہے۔لیکن مادی مکتب میں ترقی و تکامل کا مقصد اس جہان طبیعت میں اپنی مادی کارگزار یوں کو وسعت دینا اور مادی امور میں زیادہ سے زیادہ کا میابیاں حاصل کرنا ہوتا ہے۔

لیکنٹ ڈونونی کہتا ہے:۔انسان کی حقیقی ترقی جوا سے کمال تک پہنچ میں کا میاب بنا سکتی ہے،وہ فقط انسان کی خود سازی میں مضمر ہے ۔ نہ کہ ان اشیاء کوزیادہ کا مل بنانا جنہمیں انسان بطور آلات استعمال کرتا ہے یا جن سے اپنی مادی آسائش میں اضافہ کرتا ہے ۔ میتو مادہ پر ستوں کا طریقہ کا رہے اور انسان کی تو ہین کا باعث ہے، کیونکہ اس سے انسان کی بہترین اور اعلیٰ ترین صفات نظروں سے دور ہو جاتی ہے ۔ حالانکہ انسان کی حقیقی سعادت اور خوش بختی کی حفانت انہیں صفات کے اندر پنہاں ہے، وہ ایسی سعادت ہے جو ایک جگالی کرنے والی گائے کی خوشی سے بھی بالاتر خوشی کا موجب ہوتی ہے ۔ پس جو لوگ اس کے برعکس نظر نے کے معتقد ہیں یا ایسے ہی پست نظریات کے حامی ہیں ۔ وہ اگر عام لوگ ہیں تو قابل رحم ہیں اور اگر قوم کے رہبر ہے ہوئے ہیں تو ان سے ڈرنا چاہئے یہی لوگ ہیں جو خداوند تعالیٰ کی منشاء کے خلاف کا م کرر ہے ہیں ۔ <sup>(1)</sup>

واضح ہو کہاب بحث میں جو کامل مرکز گفتگو بنایا گیا ہے، وہ اس عالم طبیعت میں لوگوں کا کسب کردہ تکامل ہے، کہ جسے ہر انسان اپنے اختیاری افعال اور ارادی جدوجہد کے ذریعے حاصل کرتا ہے۔ اس کے نتیجے میں وہ اپنے آپ کو پستی اور انحطاط سے آزادی دلا تا اور ترقی کی راہ پر گامزن ہوجا تاہے۔

## الهى انسان كاعقيده

ایک باایمان اورخدا پرست انسان اپنے سمیت پورے جہان کو پر وردگار حکیم کی مخلوق تسلیم کرتا ہے۔ اس کا نظریہ یہ ہوتا ہے کہ اس کا آغاز فیض خداوندی کے ذریعے ہوااور اس کا انجام بھی اسی ہستی کے حضور میں ہوگا۔ وَ هُوَ حَلَقَ کُمُ أَوَّلَ مَرَّ قِوْ وَالَیْہِ تُرُجَعُوْنَ <sup>(۱) ت</sup>ا

المرنوشت بشرص ۲۵۷۱
۲۵ سورهٔ حم سجده آیت ۲۱

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي المحتي

اس الله تعالی نے تہمیں اولین بار خلق فر مایا اور تہمیں اس کی درگاہ میں پلٹنا ہے وَ اَنَّ اِلْی دَبِّ کَ الْمُنْنَ تَهٰلی ﷺ اور لوگوں کی جائے انتہا تیرے پر وردگارے ہاں ہے۔

# مادى انسان كاطرز نفكر

ایک مادہ پرست انسان اپنے سمیت سارے جہان کوایک مادی پیداواراورطبیعت جیسی اندھی اور بہری شکی کا کرشمہ سمجھتا ہے۔اس کاعقیدہ یہ ہوتا ہے کہ بشرا تفاقی حادث کے ذریعے پیدا ہونے والے علل ومعلولات کے توسط سے وجود میں آگیا ہے۔وہ اس جہان میں چندروز زندگی گز ارتا ہے، پھرموت آتی ہے تو اس کی کتاب زندگی کممل طور پر بند ہوجاتی ہے اور اس کا قصہ تمام ہوجا تا ہے۔

وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا التُّنْيَا نَمُوْتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا التَّهُرُ ، وَمَا لَهُمُ

اوران کا کہنا ہیہ ہے کہ ہماری زندگی فقط یہی دنیوی زندگی ہے۔اوریہی موت اوربس یہی عالم طبیعت ہمیں ہلاک کرتا ہےاور ہماری زندگی کا خاتمہ کرتا ہے،ان کی بیہ بات کسی علم وتحقیق کے نتیج میں نہیں ان پی اس کا کوئی یقین نہیں۔وہ بیسب باتیں فقط وہم وگمان ک بنیاد کرتے ہیں۔

## د نيااورالهيو ن

الی انسان کی نظریمی بید دنیا تکامل کی منزلوں میں سے ایک الی منزل ہے جوانسانی سفر کے رائے پر قائم ہے۔ چندروزہ زندگی جوانسان کو یہاں گزارنا ہوتی ہے، اس زندگی میں اس کا فرض ہے کہ اپنی مادی و معنومی سعادت اور جسمانی وروحانی کے لئے خوب کوشش کرے۔ اپنی غذا ولباس۔ سواری ور ہائش گاہ اور دیگر لواز مات زندگی کے حصول میں خوب محنت کرے۔ جائز لذتیں اٹھائے۔ ان کے لئے اپنے ہاتھوں سے کمائی کرے اور دوسرے پر بوجھ نہ بنے۔ ہاں بینکتہ یا در ہے کہ بنیادی نظر بیا وراصلی مقصد اس د نیوی محنت وکوشش کا حیوانی زندگی کا تحفظ اور مادی لذائد کا حصول نہیں ، بلکہ اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ سب سے بڑھ کر اپنے اصلی ہدف کے حصول میں ترقی کرے اور صاحب کمال ہے ۔ جس قدر بھی ہو سے اپنے آپ کو ایمانی۔ افرانی افران سے تر محمل کی اور ملی مقصد اس د نیوی تا کہ جب زندگی اختام کو پنچ اور اسے اس دنیا سے درخت سفر باند دھنا پڑے تو ترقی یا فتہ اور کامل افراد سے جا ملی ہدف ک

> 🗓 سورهٔ بخم آیت ۲۴ 🗊 سورهٔ جاشید آیت ۲۴

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى الم

سراضى مواوردە خدا سراضى مو، دەخق تعالى كے حضور ميں بنچا در دېاں كمال مطلق سربر ەمند مونى ميں كامياب موجائے۔ يَاَيَّتُهُمَّا النَّفُسُ الْمُطْمَبِيِّنَّةُ فَى ارْجِعِتَى إِلَى رَبِّيكِ رَاضِيَةً هَّرُضِيَّةً هَوَّ فَادْخُرِي فِي عِبْدِي فَى وَادْخُرِلْى جَنَّتِى هَٰ <sup>[1]</sup> النفس مطملنه ! پلك آاپ پروردگاركى طرف راضى موكر جبكه دە تجھ سے راضى ہے۔ پس مير بندوں ميں شامل موجا اور ميرى جنت ميں داخل موجا

د نیااور مادیون

ایک مادی انسان کی نگاہ میں دنیا کی زندگی ہی اصل ہدف اور بنیا دی مقصد ہے، وہ نہ تو خدا کو اور نہ ہی موت کے بعد کسی عالم کو مانتا ہے۔ وہ اپنی نوش بختی اور سعادت فقط اچھی زندگی گز ارنے میں سمجھتا ہے، وہ لذت حاصل کرنے کے لئے زیادہ تعلیم حاصل کر تا اور عالم طبیعت کا مطالعہ کرتا ہے۔ اس کے علل و معلولات پر آگا ہی حاصل کرتا اور اس کے پوشیدہ اسرار سے واقفیت پاتا ہے۔ اس کوشش سے اس کا مقصد یہی ہوتا ہے کہ عالم طبیعت کی تمام چیز وں کو اپنے غرائز کی سیری کے لئے استعمال کر اور ان خریف کوشش سے اس کا مقصد یہی ہوتا ہے کہ عالم طبیعت کی تمام چیز وں کو اپنے غرائز کی سیری کے لئے استعمال کر اور ان خزانوں کو ہو قسم کی لذت اٹھانے میں صرف کرے، پس مادی مکت میں بشر کی اختیاری ترقی کا مفہوم اس کے علاوہ چھنمیں ہے۔ یت کہ کہوُن ضا ہو تا الح کر تا ہے تا گا ہو تا ہو تا ہے تو الگ نہیں ہو کہ تا ہے ہوں کر تا ہوں کو ہو تسم

وہ اس دنیا کی زندگی کو(مادی پہلو) سے دیکھتے ہیں۔اور اس کے ظاہر کی توجہ دیتے ہیں۔اور آخرت کے (جہان) سے بے خبراورغافل ہیں۔

عن الحسن عليه السلام كن يقول: يابن آدم انك لم تزل فى هدم عمرك منذ سقطت من بطن امك فخذهما فى يدك لما بين يديك فان المومن يتنزودو ان الكافريتمتع <sup>TT</sup>

زندگی ہے جیچے فائدہ اٹھانا

حضرت امام حسن مجتلی علیہ السلام فرما یا کرتے تھے: اے فرزندآ دم! توجب سے اپنی ماں کے پیٹ سے نکل کراس زمین پر آیا اس وقت سے سلسل اپنی عمر کوختم کرنے میں لگاہواہے۔لہذا اپنی زندگی کی فرصت سے فائدہ اٹھااور جو پچھ تیرے ہاتھوں میں ہے

> <sup>[[]</sup> سورهٔ فجرآیت ۲۷ تا ۳ ۳ <sup>[[]</sup> سورهٔ روم آیت ۷ <sup>[[]]</sup> سفینة البحار' وعظ' ص ۲۷۱

لا المركبي المركبي: أساني بيام توحيد المحتفي ال

اس سے اپنی آئندہ منزلوں میں فائدہ اٹھانے کا سامان کر! کیونکہ مومن آ دمی اس دنیا سے کل کے لئے زادراہ حاصل کرتا ہے اور بے ایمان آ دمی فقط یہاں کی لذت اٹھانے میں مصروف رہتا ہے۔

ایک باایمان انسان کاعقیدہ یہ ہے کہ دنیا کی بیمحدود زندگی رحم مادر کی محدود زندگی کی مانند ہے اور موت انسان کے لئے ایک دوسری ولادت کی مثل ہے جود نیا کی زندگی کے اختتام پر حاصل ہوتی ہے۔ جس طرح ایک جنین کا ولادت پانا اس نومود کے لئے نا بودی کا باعث نہیں، اس طرح ایک آدمی کا مرجانا اس کے لئے نیستی کا موجب نہیں ہے، بلکہ یہ دونوں مراحل زندگی کے ماحول کی تبدیلی اور شرائط حیات کا انقلاب ہیں۔

جس طرح ایک جنین ولادت کے وقت اپنے اس جڑوال گوشت کے ایک لوتھڑے سے جدا ہوجا تا ہے جوشکم مادر میں اس کی زندگی کا وسیلہ بنار ہا تھا، اب وہ لوتھڑ اکسی کونے میں نیست ونا بود ہوجا تا ہے۔لیکن نومولود نئے حالات اورنی شرا لط میں زندگی گزار نا شروع کر دیتا ہے۔ اسی طرح جب آ دمی پرموت آتی ہے تو اس کا بدن اس سے جدا ہوجا تا ہے۔وہی بدن کہ جورتم مادر میں اس آ دمی کے لیئے زندگی کا وسیلہ بنا تھا، اب وہ قبر کے اندر بوسیدہ ہو کر بکھر جا تا ہے۔لیکن آ دمی خودن شرا لط اور نئے حالات ا

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ما خلقتم للفناء بل خلقتم للبقاء وانما تنقلون من دار الى دار <sup>[[]</sup>

حضرت رسول کریمؓ نے فرمایا:تم فنا ہونے کے لئے پیدانہیں کئے گئے ہو، بلکہتم سب باقی رہنے کے لئے پیدا کئے گئے ہو۔موت کے ذریع تم ایک جہان سے دوسرے جہان کی طرف منتقل ہوتے ہو۔

قال رجل لجعفر بن محمد عليها السلام يا اباعبد الله انا خلقنا للعجب قال وما ذالك الله انت قال خلقنا للنفاء فقال مه يا بن اخ خلقنا للبقاء وكيف نفني

جنة لا تبيدونار لا تخمد ولكن قل انما نتحول من دار الى دار

ایک مرد نے حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کیا۔ یا اباعبد اللہ! ہم عجیب مقصد کے لیے خلق کئے گئے ہیں۔تو آپ نے فرمایا۔ بخدا بتا وہ امر عجیب کیا ہے؟ وہ کہنے لگا۔ ہم تو فنا اور نا بود ہونے کے لئے خلق کئے گئے ہیں۔ آپ نے فرمایا برا درز ادب! تھہر و! ( ایسانہیں ) ہم تو باقی رہنے کے لئے خلق کئے گئے ہیں۔ وہ جنت کیسے فنا ہو سکتی ہے جو بھی پر اگندگی اور تفرق کا شکار نہ ہوگی اور وہ جہنم کی آگ کیسے فنا ہوگی جو بھی نہ جھنے پائے گی۔لہذا یوں کہو! کہ ہم تو ایک عالم سے دوسرے عالم کی طرف نتقل ہوتے ہیں۔

> <sup>™</sup> بحارالانوارج ۳ص۲۱۱\_۸۹ <sup>™</sup> بحارالانوارج ۳ص۲۱۱\_۸۹

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من اي اي اي الكرى: آسانى پيام توحيد

رحم مادر ميں جنين كا تكامل

رحم مادوجنین کے لئے ترقی و تکامل کی منزل ہوتی ہے اور یہ کنتہ کسی سے پوشیدہ نہیں کہ جنین تبھی سالم و کامل کہلاتا ہے جب اس کا د ماغ،اعصصا ب، ہڈیاں پٹھے،اندرونی اور بیرونی اعضاء،غرضیکہ اس کا ساراجسم اور جان با ہمی طور پر متوازن اور متعادل ہوں۔تا کہ وہ ترقی ونمود کی راہ طبیعی تقاضوں کے مطابق طے کر سکے اور جب بھی وہ بچہا پنی ماں کے بطن سے نطح تو ایک کامل سالم اور طبیعی نومولود قرار دیا جاسکے۔

ایک باایمان انسان بھی اس دنیا کواسی طرح اپنی ترقی و کمال کی منزل قرار دیتا ہے، جس طرح جنین کے لئے رحم ما در کا مقام ہوتا ہے۔البتہ اس فرق کے ساتھ کہ جنین رحم ما درمیں تکوینی قوانین کے ذریعے بالجبر ترقی کرتا اور کمال پا تا ہے،لیکن انسان اس دنیا کے رحم میں اپنے ارادہ داختیار کے ساتھ اکتسابی نکامل حاصل کرتا ہے۔

### دنياميس انسان كاتكامل

ایک باایمان انسان بجھتا ہے کہ انسان تب کامل قرار دیا جا سکتا ہے، جب وہ اپنی خود سازی کی راہ میں تمام مادی اور معنوی جہات کی طرف متوجہ ہو۔ یعنی اپنے غرائز کوسیر کرنے اور لذتوں کے حصول کے ساتھ ساتھ تمام معنوی انسانی گوشوں اور بلندر جمانات کی طرف بھی متوجہ ہو۔ وہ اپنے مادی امور کو منظم کرتے ہوئے معنوی اور روحانی جان کے تکامل کا انتظام بھی کرے یختصر یہ کہ وہ اس دنیا کے رحم میں اسطرح خود سازی کرے کہ موت کے بعد جب اللے جہان کوسدھارے تو وہ ایک واقعی انسان بن چکا ہوا ور انسانوں کے ساتھ محشور ہو سکے۔

ایک مومن انسان جانتا ہے کہ اگر شکم مادر میں بچے کی ترقی ناقص اور نا موزوں رہے، مثلاً وہ اندھا متولد ہوتو اے زندگی کا پورا دور نابینائی کی مصیبت میں گرار نا ہوگا۔ اسی طرح وہ آگاہ ہے کہ اگر اس شکم روز گار میں اس کا تکامل ناقص ونا موزوں رہے گا، دل و نگاہ آیات الہٰی کے مطالعہ کے لئے نہ کھلیں گے اور اپنے آپ کو، کور دل اور بے بصیرت بنائے رکھوں گا تو موت کے بعد اگلے جہان میں بھی اندھا، ہی رہوں گا۔

وَمَنْ كَانَ فِي هٰذِبَةِ ٱعْمَى فَهُوَفِي الْأَخِرَةِ ٱعْمَى وَٱصَلَّ سَدِيْلًا <sup>٢</sup> جوبھی اس جہان میں اندھار ہے گا (اپنی بصیریت کونا کارہ رکھے گا اورا پنی عمر کورد لی سے گزاردے گا ) تو دہ قیامت میں بھی نابینا اور گمراہ تر ہو کر آئے گا۔

🗓 سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۲۷

ايت الكرى: آسانى بيام توحيد كالتي المجيني (189

مركز خودسازى

خلاصہ بیر کہ باایمان انسان کی نگاہ میں دنیا ایک مدرسہ اورخود سازی کے مرکز کی مانند ہے۔ اور بعداز موت کا جہان اس آزاد فضا کی مثل ہے جس میں ایک انسان اپنی تعلیمی زندگی سے فارغ ہونے کے بعد قدم رکھتا اور اپنے طالب علمی کے دور کی محنت کے نتائج حاصل کرتا ہے۔ البتہ اس فرق کے ساتھ کہ بیا جتماعی ماحول ایک محد ودوقت کا مقام ہے۔لیکن جہان آخرت ایک ابدی اور جادوانی جگہ ہے۔

ہر وہ روز مدرسہ جا تا اور آتا ہے،لیکن اس آمدورفت سے آزر دہ اور تنگدل نہیں ہوتا۔ کیونکہ ہر روز نیا درس لیتا ہے اور ہر روز ترقی کی طرف نیا قدم اٹھا تا ہے۔ پھراسی نسبت سے اپنے اعلیٰ اہداف کے نز دیک تر ہوتا جا تا ہے اور اپنے علمی شعبے میں تخصص پاجا تا ہے۔

وہ اپنے طالب علمی کے دور کے مشکلات ومصائب سے ہم آ ہنگی پیدا کر لیتا ہے۔اوریہی مصائب وآلام اسے صبر وشکیبائی سکھاتے ہیں۔وہ درس لینے کی پابندیوں اور پریثانیوں سے ناخوش نہیں ہوتا، کیونکہ جانتا ہے کہ تکلیف اٹھائے بغیر خزانہ حاصل نہیں ہو سکتا اور جہد جہداور سعی دکوشش کے بغیر کوئی آ دمی بلند مدارج نہیں تک پہنچ سکتا۔

وہ اپنی مشکلات ومطالعہ کی زحمات پر اس لئے خوش اور مسر ورہوتا ہے کہ جوں ہی دور تحصیل ختم ہوگا اور وہ مدرسہ چھوڑ بےگا توبڑی سربلندی اورافتخار کے ساتھ معاشر بے میں قدم رکھتے گا۔اس وقت وہ اپنے اس علم ودانش سے استفادہ کر بےگا ، جو اس دوران تعلیم اپنے لئے ذخیرہ کی اور جسے اس علمی رہ گزرمیں حاصل کرنے میں کا میاب ہوا۔

قال على عليه السلام: ايها الناس انما الدنيا دار مجاز والاخرة دار قرار فخذوا من مهر كمر لمقر كم <sup>[1]</sup> امام على عليه السلام ف فرمايا: ال لوكو! يد دنيا ايك ره گزر م اور اپنا آخرى (ابدى) جائ سكونت م- لهذا تم اس (دنيا س) جوتمهارى گزرگاه م اپنى قرارگاه ك لئے پچھ لو (اور اپن ساتھ سرمايي لے جاؤ)

#### آخرى مقصد

ایک مادی انسان جود نیابی کواپنا آخری مقصداور آخری منزل سمجھتا ہےاور موت کواپنا اختیار تصور کرتا ہے۔ وہ نہ خداوند عالم کو مانتا ہے اور نہ ہی بعداز موت ایک دوسر سے جہان کے وجود کا عقیدہ رکھتا ہے۔وہ فنا ہوجانے والے ماد سے پریقین رکھتا ہےاور باقی

🗉 نهج البلاغه خطبه ۱۹۴

المحيج المحيات المري: أساني بيام توحيد المحيج الم

ر ہے والی روح اوراس کی جادوانی حقیقت سے بالکل بے خبر اور غافل رہتا ہے۔ اپنے آپ کواس عالم طبیعت کی چاردیواری اوراس کی زودگز رلذتوں کا قیدی بنائے رہتا ہے، کیونکہ اس کی نظر میں بیدد نیوی زندگی ایک لغواور بے مقصد شکی ہے۔

ایساانسان اس دنیوی زندگی کوسوائے اس کے اور پچونہیں سمجھتا کہ ایک تھ کا دینے والا تکراری سلسلہ اور ملول کر دینے والا ایک عمل ہے۔ یہاں زندگی گز ارانا اس کے ختیال میں عبث اور بے معنی مساعی کے علاوہ پچونہیں ہے۔ یہ دنیا ہے کہ جس میں لذت ک ساتھ رخ اور پیند کے ساتھ ناپیند ملی ہوئی ہے۔ یعنی ایسی دنیا جس میں ہرخوشی کے بعد غم اور ہرنوش کے ساتھ نیش ہے۔ بلکہ اگر اس دنیا کی لذت کے ساتھ رخ اور پیند کے ساتھ ناپیند ملی ہوئی ہے۔ یعنی ایسی دنیا جس میں ہرخوشی کے بعد غم اور ہرنوش کے ساتھ نیش ہے۔ بلکہ اگر اس دنیا بلکہ اگر اس دنیا کی لذت بار بار ملنے لگے تو وہ ہی الم میں تبدیل ہوجاتی ہے اور پسند یہ ہرخوشی کے بعد غم اور ہرنوش کے ساتھ نیش ہے۔

ایک مادہ پرست ہمیشہ اپنے آپ سے سوال کرتا ہے: اس کی زندگی سے کیا مراد ہے؟ بیہ کیوں ہے؟ میں دنیا میں کیوں آیا ہوں؟ اور پھراس دنیا سے کیوں چلا جاتا ہوں؟ وہ آمد جورفت پرختم ہواور وہ جگہ جس کی انتہا موت ہو، کیا ایمی آمدورفت فضول اور بے معنیٰ نہیں؟ حالا نکہ اس غلط فکر اور فضول سوچ کی بنیاداس کے مادہ پرست افکار ہیں اور بیزیتیجہ ان خام نظریات کا نتیجہ ہے جو مادیون نے اس کا ئنات، اس کے آغاز اور اس کے خالق کے بارے میں وضع کرر کھے ہیں۔

اگروہ اس دنیا کوجنین کے لئے رحم مادر کی طرح اپنی خود سازی آبادی اورانسان کی تربیت کے مرکز کے طور پرتسلیم کر لیتا اور موت کوایک دوسری ولادت اور ایک عالم سے بالا تر عالم کی طرف انتقال کا وسیلہ قرار دیتا۔ اگر وہ اس دنیا کواپنی ترقی و بلندی بلکہ تمام انسانوں کے حصول کمال کا ایک مدرسہ بحقتا اور عقید ہ رکھتا کہ بیعالم انسان کو موت کے بعد کے عالم کے لئے تیار کرنے والے ایک مرکز کی حیثیت رکھتا ہے۔ تب وہ اس دنیا کی لغوا ور بے مقصد شار نہ کرتا اور نہ ہی اینے آب سے اس قسم کے سوالات کرتا دکھائی دیتا۔

يمقصدزندكي

ايكخام نظريه

پروفیسر یونک جومغرب کے ماہرین نفسیات میں سے ایک بڑاماہراستاد ہے، وہ یوں کہتا ہے: میرے ہاں ساری دنیا سے آنے والے مریضوں میں سے دوتہائی افراد جوتعلیم یافتہ اور صاحبان ثروت بھی ہوتے ہیں۔ان کا سب سے بڑا دردیہی ہوتا ہے کہ المحيج المحير المحتري: أسماني بيام توحيد المحيج المحيج المحتج ا

انہیں زندگی کا بے معنی اور بے مقصد ہونا ستائے رکھتا ہے۔ مطلب میہ ہے کہ ٹیکنالو جی کوتر قی یعلیمی جمود، کوتاہ نظری اور تعصب نے ہییویں صدی کے بشر کو(لا مذہب) بنادیا ہے اوراب وہ اپنی روح کی جنجو میں سر گردان ہو گیا ہے۔لیکن جب تک وہ مذہب کی طرف نہ آئے راحت نہ پا سکے گا،اسے چا ہیے کہ وہ اپنے راستے کا کوئی ہدف قر اردے۔لا مذہبی یقینا فضول اور بے معنی زندگی کا موجب بنتی ہے،لیکن ایک ہدف معین کرنا اور ایک منزل کے حصول کی کوشش کرنا اس زندگی کو با معنی اور تجھ میں آنے والی حقیقت بنادیتا ہے۔ ہرا لیا انسان جوخود شناسی کی راہ میں گا مثجا عت اٹھا تا ہے۔ بالآخر خدا شناسی میں کا میاب ہوجا تا ہے، پھر اس کی آخری منزل (نفس کا کمال) اور اپنی ذات (فردیت) ہوتی ہے اور وہ اس تک پیچ جا تا ہے۔ <sup>(11</sup>

#### خودشاسي

بڑ نے تعجب کا مقام ہے کہ پچھنا موراہل قلم ، اوراعلیٰ پائے کے شعراہ خوداس غلط نظرئے کے قائل ہو گئے ہیں اورزندگی بے مقصد اور بے معنی خیال کرنے لگے ہیں۔ نیز اپنے اس باطل نظریئے کی تقویت بھی کرتے ہیں اور اس کو پختہ کرنے کی کوشش میں مصروف رہتے ہیں۔ وہ اپنے سحرانگیز کلام کے ذریعے اس دنیا کوعبث اور بے ہدف ظاہر کرنے کی کوشش میں لگے دہتے ہیں۔ ہاں بجائے اس کے کہ وہ نسل جوان میں روح امید زندہ کرتے وہ اپنی نظم اور نثر سے اس زندگی کو فضول ثابت کرنے اور لوگوں کی اذہان میں بیز ہر گھو لنے میں مصروف رہتے ہیں۔ اس سے وہ گراہ افر ادکو مزید حیران وسر گردان کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔ اور بہت جلدان بے چاروں کو بدینی دی پھتی کی گھاٹی میں دھکیل دیتے ہیں۔

🗉 روز نامه کیہان شاره۸۱۹۲۸

المحيري المري المري المراني بيام توحيد المحير المحيني المحتري المحير المحير المحتري الم

مخمل گیسوی سیاہ مرا دوخته باسپيد تارى چند (میرے سیاہ مخمل کی طرح کے خوبصورت بالوں میں چندا یک سفید تاریں بھی آگئی ہیں ) رفته ايام، ديدهٔ من و تو ہمچینان سوی مقصدی نگران (دن توگز رگئے لیکن میری اور تیری آنکھیں اس طرح اپنے مقصد کے متعلق حیران ہیں ) وہ چیہ مقصد کہ کس نجستہ ورا زین تگایو نه ماونی دگران (وەكىامقصد ہوا كەجسے كمل جستجوك باوجودكوئى نہيں پاسكا۔ نہ ہم اور نہ ہى دىگرلوگ) ماکه بودیم رہنوردی کور درگزر گاه راه گم کرده (ہم ایک اسپےاند ھے مسافر کی طرح تھے جس نے گزرگاہ میں اپناراستہ کم کردیا) يايېزندان عمر، محبوسی گردش سال و ماه گم کرده (پالىسى عمر قىد دالے قىدى كى طرح تھے جوسال دماہ كى گردش كو بھلا بىيٹا ہو) ما که بودیم رود پر جوشی يے دريا بجستجو رفتہ (ہم توایک ایسے پر جوش دریا کے یانی کے ثنل تھے جو سمندر کی جستجو میں نکلا ہوتا ہے ) لیک در کام ریگزاری خشک نيمه ره ناگهة ان فرو رفته (لیکن نصف راہ ہی نا گہاں ایک خشک صحراء کے پیچ میں پھنس گئے ) ماکه بودیم شمع پر نوری شعله افکن بجان خاموش (ہم تواس نورانی شمع کی مثل تھے جوخا موش رہ کراپنی جان میں شعلہ زن رہتی ہے)

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد 🔰 🗳 🗳 🚓 🐩 🕻 ( 193 )

شب بپایان نرفته سوخته پاک خطتو در ظلمت فراموشی (ابھی رات تمام نہ ہوئی تھی کہ شمع جل کر ختم ہوگئی اور فراموشی کی تاریکی سوگئی) سالہا رفت و سالہاری دگر باز چوں از کنا ہم گزریم (کٹی سال گزر گئے اور کٹی ایک سال بھی کہ ہم ان کے قریب سے گزر گئے)

ہمچینان خستہ در طلب شاید سوی مقصود خویش رہ نبریم (لیکن شایداپنے مقصودزندگی کو پانے میں کامیاب نہ ہوسکیں گے۔اسی طرح تھکتے رہیں گےاورراہ منزل تک نہیں پہنچ سکیں گے۔)

ان اشعار میں ایک سرگردان اور بے مقصد انسان کا طرز تفکر بخوبی نظر آرہا ہے، ان اشعار میں دل میں اتر جانے والی چند تشبیہات کے ساتھ زندگی کے بے مقصد ہونے کو ظاہر کیا گیا ہے۔ اس سے یہی نتیجہ برآ مدہوتا ہے کہ زندگی بالکل بے مقصد ش کا کوئی ہدف نہیں اور اگر ہے توکسی کی دسترس میں نہیں آ سکا۔

نو جوان نسل کے قلوب پران اشعار کا جوا نر مرت ہوتا ہے۔وہ مایوی ،محرومی ۔ سرگردانی اور جیرانی کے علاوہ کچھاور نہیں ہے کہ دہ اپنی زندگی کو لغواور اپنی کو ششوں کو بے مقصد خیال کرنے لگتے ہیں مختصر سیر کہ ان اشعار کے پڑھنے والے کو یہی معلوم ہوتا ہے کہ دنیا کی بیرزندگی ایک پوچی اور بے معنی شنگ ہے اور اس میں محنت وکوشش کا نتیجہ بالآخر شکست اور نابودی کی شکل میں نمود ارہوتا ہے۔ ایک انسان اس دنیا کے بیرف و ناشاختہ میں اس اند سے مسافر کی مثل ہے جو راہ گم کر بیچا ہو، حیران و سرگردان ادھر ادھر بھا گا دوڑ ا

روشن دل افراد

لیکن مکتب اسلام کے پیروکار اور با ایمان انسان اس دنیا کے بارے میں ہرگز اس نظرئے کے حامل نہیں ہوتے۔ وہ اند ھے دل دالے نہیں ہوتے بلکہ روثن دل ادر با بصیرت افرا دہوتے ہیں، وہ اسلام کے عظیم رہبر کی آسانی ندا کولبیک کہتے ہیں ادر ابدی سعادت کے حصول کے لئے اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے صراط منتقیم پر مسلسل گا مزن رہنے کی کوشش میں رہتے ہیں۔ التي المري: آساني پيام توحيد محظ المحيد المحلي المحلي

ۊؙڵؙؗؗۜ؋ڹؚ؋ڛٙؠؚؽڸؽٙٲۮؙڠؙۏٙٳٳڮؘٳڸ<sup>ؗ</sup>ڐؚۛؖۜؾٙڟؚۑؠٙڝؚؽڗؘڐۣٲٮؘٵۅؘڡٙڹۣٳؾۜٛؠٙۼڹؽ<sup>ۣ</sup>

کہہدو بیہ ہے میرا راستہ۔ میں (لوگوں کو) اللہ تعالی کی طرف دعوت دیتا اور بصیرت سے ملاتا ہوں اور میرے پیروکار بھی اسی طرح بابصیرت ہیں۔

خداكي طرف بازگشت

میرے پیردکار جو شیلے دریا کے پانی کی طرح ہیں جوحق وحقیقت کی راہ میں زیادہ سے زیادہ کوشش اور تلاش وجتجو کرتے ہیں۔ان کا آغاز بھی خدا سے تھااوران کاانجام بھی خدا ہے۔ وہ بھی بےراہ ہو کرنہیں چلتے کہ نصف راہ میں کسی صحرامیں راہ گم کر بیٹھیں۔ وہ بے خطرصراط متنقم پر گامزن رہتے اوراطمینان کے ساتھ ترقی و کمال کی منزلیں طے کرتے ہوئے بالآخر بحر ابدیت سے متصل ہو جاتے ہیں اوراپنے اس خداکے ہاں چلے جاتے ہیں کہ جہاں سے ان کا آغاز ہوا تھا۔ ٳؾۜٵۑڵؠۅؘٳڹۜٛٵٙٳڵؽۅڒڿ۪ۼۅ۫ڹؘ۞ ہم سب اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں اور ہم کواللہ تعالٰی کی طرف لوٹ جانا ہے از رحمت آمد ندو برحمت روند خلق من رحمة بدا والی رحمه يول خلقان بهمه بفطرت توحيد زاده اند این است سرعشق که چیران کند عقول یہ مخلوق رحمت سے آئی اور رحمت کی طرف جارہی ہے۔ رحمت سے آغاز ہوااور رحمت کی طرف ہی انحام ہے۔ سب مخلوقات فطرت توحید پر پیدا ہوئی اوریہی وہ رازعشق ہے جوعقول کو حیران کئے ہوئے ہے۔ بیاسلام کے پیردکارہی وہ ہدایت وسعادت کی شمع فروزاں ہیں جن کی نورانی کرنوں سے سینکڑ وں سیاہ تاریک قلوب روثن ہوجاتے ہیں۔جب ان کی عمرتمام ہوتی ہےاور وہ اس دنیا سے سدھارتے ہیں تو عام لوگوں کے اذہان سے اتر جاتے ہیں اور وہ انہیں بجلا بیٹھتے ہیں لیکن درحقیقت وہ لوگ جہان غیب میں نہ خاموش ہیں اور نہ ہی فراموش شدہ بلکہ دربارالہی میں اپنی سچی خد مات کی نیک جزاحاصل کرنے میں مصروف رہتے ہیں۔ قال على عليه السلام: ١ الدنيا دار صدق لمن صدقها ودار عافية لمن فهمر

عنها ودار غنى لمن تزودمنها و دار موعظة لمن اتعظ بها مسجد احباً الله

<sup>[]</sup> سورهٔ یوسف آیت ۱۰۸ <sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۱۵۲



ومصلى ملائكه الله ومهبط وحى الله ومتجر اولياء الله اكتسبوا فيها الرحمة ور بحوا فيها الجنة <sup>[[]</sup>

الهى جزاءخير

حضرت اما ملی علیہ السلام نے فرمایا: بید دنیا سچائی کا مرکز ہے اس شخص کے لئے جو یہاں سچائی اور حق کے لئے کام کرے۔ بیدعا فیت وسلامتی کا گھر ہے اس شخص کے لئے جو اس کو صحیح طریقے سے سمجھ سکے۔ بیتونگری کا گھر ہے اس شخص کے لئے جو اس سے زادراہ حاصل کرے۔ پی صحیت کی جگہ ہے اس شخص کے لئے جو اس سے ضیحت پائے۔ بید نیا دوستان خدا کی مسجد، ملائکہ الہی کو کسب کیا اور سیبیں سے جنت جیسا نفع پانے میں کا میاب ہوئے۔ لیکن ایک مادی انسان جو نہ خدا کو مانتا اور نہ ہی بعد از موت نئے جہان کے وجود پر ایمان رکھتا ہے، ممکن ہے کہ وہ دنیوی

یین ایک مادی انسان جونہ خدا تو مانسا اور نہ ہی بعداز موت طے جہان نے وجود پرایمان رکھا ہے، مین ہے لہ دوہ دیوی زندگی کوایک بے ہدف، لغوا در بے معنی چیز کیے ۔لیکن ملتب اسلام کے فرما نبر دارا در مومن افرا دکے لئے ریہ زندگی عبث اور بے فائدہ نہیں ہے کیونکہ ان کی نگاہ میں بید نیا خود سازی اور کمال کے حصول کا مرکز ہے اور ایمان وفضیلت کمانے کی جگہ ہے۔وحی کے نزول کا مقام اور پیغیبران خداوندی کا مدرسہ ہے۔موت کے بعد کی زندگی کے لئے زادوتو شہ یہیں سے ملتا ہے اور ای کے ذریک سعادت کا حصول ممکن ہوتا ہے۔ پس بید دسر افرق ہے جوما دی گروہ کو الہی گروہ سے جدا کرتا ہے کہ جس سے ان کی زندگی اور طرز نظر پر ملی طور پر انژ مرتب ہوتا ہے۔

🗉 نېچ البلاغه کمه ۲۷





مسكدشفاعت

بسم اللدالرحمن الرحيم

اذن خدا سے شفاعت

قال الله العظیم فی کتابہ: من ذَا الَّنِ ی یَشْفَعُ عِنْلَ لَا لِ الحَرْجِ الَّا عَنْ یَ الَّرِ الْحَذَي اللَّرِ الْحَذَي اللَّهِ الْحَدَى کون ہے جو درگا والہی میں کسی سے حق میں شفاعت کر بغیرا ذن خدا اور اجازت الہی سے؟ شرک کو جڑ سے اکھاڑ چینئے اور انسان کو غیر خدا کی بندگی دینے کے لئے آیت الکری نے بیدرس دیا ہے کہ پر سَتْش کے لائق تنہا دیکتا وہ بی خدا ہے جو زندہ اور قیوم ہے اور وہی انسانوں اور تمام ارضی وسادی موجو دات کا مالک ہے۔ انسان اپنی عقل کا صحیح استعال کرتا ہے اور آزادی کفر سے کام لیتا ہے ۔ وہ کبھی اس امر پر آمادہ نہیں ہوتا کہ ای خلوق کو خالق قادر دولوانا کا شریک قرار دیے اور خداوند تو لی بندگی کی بجائے ایک خلوق کی پر سَتْس کو چی ہوتا کا مال کی خلوق کو مناسب قرار دیتا ہے۔

موہوم شفیع

وہ تمام مشرکین جو پروردگارعالم کی خالقیت کے معترف تتصاورات کے سارے جہان کا خالق مانتے تتھے۔ پھر بھی بت اور بت خانے کو تباہی سے محفوظ رکھنے کے لئے قابل قبول منطق سے بت پر ستی کی تو جیہ کرنے کی کوشش کرتے اور اس سلسلے میں وہ مسئلہ شفاعت کا سہارالیا کرتے تتھے۔ وہ کہتے کہ ہم ان بتوں کو درگاہ الہی میں اپنا شفیع بناتے ہیں۔

وَيَعْبُنُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّ هُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُوْلُوْنَ هَؤُلَاً مِشْفَعَا وُنَا عِنْنَ اللهِ اللهِ اللهِ

> <sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۵۵ <sup>[]</sup> سورهٔ یونس آیت ۱۸

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى الم

(مشرکین)اللہ تعالی کوچھوڑ کرایسے بےاثر موجودات کی عبادت کرتے ہیں جونہ انہیں نقصان پہنچانے پرقدرت رکھتے ہیں اور نہ ہی انہیں نفع پہنچا سکتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ بیہ بت اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے شفاعت کرنے والے ہیں۔

مكەميں آغازبت پرست

جب عمرو بن لحى بلوغ كو پہنچا تو خانه كعبه كى توليت كے مسلم ميں حارث كے ساتھ جھكڑ نے لگا، اس نے نبى اساعيل كى مدد لے كر قبيلہ جرہم پر حمله كيا، اس ميں كا مياب ہو گيا اور انہيں كعبہ سے نكال ديا۔ پھر ان كو مكہ كنوا حى علاقے سے بھى دور بھگا ديا اور خانه كعبہ كى ديكھ بھال اور انتظام اپنے ہاتھ ميں لے ليا۔

''جس دفت عمر بن کحی ایک سنگین بیماری کا شکار ہواتوا سے بتایا گیا کہ شام میں بلق ءنامی مقام پر گرم پانی کا ایک چشمہ ہے۔ اگرتم وہاں جا کراس میں عنسل کر وتوصحت پاؤ گے۔ تب وہ وہاں گیا،اس چشمے میں نہایااور صحت مند ہو گیا''

اس نے بلقاء کےلوگوں کودیکھا کہ بتوں کی پر ستش کرتے ہیں،ان سے سوال کیا گیا کہ یہ کیا چیزیں ہیں؟انہوں نے بتایا کہ ہم ان کی شفاعت کے ذریعہ طلب باران کرتے ہیں اورانہیں کے توسل سے دشمن پر کا میاب ہوتے ہیں۔اس نے ان درخواست کی کہ مجھے بھی چندا یک بت دے دو۔انہوں نے اسے بت دیئے اوروہ لے کر مکہ آیا اورانہیں کعبہ پر نصب کردیا۔<sup>[1]</sup>

## شفاعت خدا کے اختیار میں ہے

آیت الکرسی، من ذال ندی یشفع عند ۱۷ الا باذنه» کے ذریعے مشرکین کی اس موہوم اورخود ساختہ پناہ گاہ کومسار کر رہی ہے او پوری شدت دصراحت کے ساتھ فرمارہی ہے'' کون ہے جو درگاہ الہی میں اس کے اذن واجازت ک بغیر شفاعت کرنے کی قدرت رکھتا ہو'؟

آیت الکری نے جب بیاعلان کیا کہ تمام ارضی وسادی موجودات کا مالک خداوندا قدس ہے تو اس کے ساتھ ہی مسللہ شفاعت کے متعلق گفتگو شروع کر دی۔تا کہ بیواضح کر دے کہ نہ فقط بیر کہ شفاعت کرنے والا اور جس کی شفاعت کی جارہی ہے ہر دو اس خدا کی ملکیت ہیں، بلکہ خوا مر شفاعت جو خالق ومخلوق کے مابین ایک قسم کا خصوصی رابطہ ہے، وہ بھی خداوند تعالی کے اختیار میں ہے اور اسی مالک جہان کے اذن پر موقوف ہے۔سی کوحق حاصل نہیں کہ وہ کسی مخلوق کو کسی دوسری مخلوق کے لئے خالق کی درگاہ میں شفیع قرار دے دے اور کوئی بھی اس کی اجازت کے بغیر شفاعت کا حقن نہیں رکھتا۔

اسی مختصر سے جملے سے ایک اور نکتہ بھی ظاہر ہوتا ہے اور وہ یہ کہ اگر شفاعت باذن خدا کی جائے تو وہ صحیح اور مقبول درگاہ الہی ہو گی۔ بالفاظ دیگر «من ذال ندی یہ ضع عند کا الا باذنہ» کا یہ جملہ نفی اثبات دونوں پر مشتمل ہے۔ایک طرف سے تمام ایسے شفعاء

🗉 كتاب الاصنام 🗠

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي محق المحيج الحق المحقق الحقق المحقق المحقق المحق المحق المحقق المحق المحقق ال

کی شفاعت کی نفی کررہا ہے جو خود ساختہ اور انسان کی جہالت کی پیداوار ہوں ، کہ انہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے اجازت نہیں ہے اس لئے ان کی شفاعت کی نفی کردی ہے لیکن دوسری طرف سے یہ جملہ اس شفاعت کا اثبات بھی کررہا ہے جو اللہ تعالیٰ کے اذن سے واقع ہو، ایسی شفاعت کو اسلام کے توحیدی نظرئے میں صحیح اور درست قرار دیا گیا ہے۔ اسلام کے مقدس آئین کے اہم ترین مسائل میں سے ایک مسئلہ شفاعت ہے اور اس بارے میں قران شریف میں متعدد آیا

ت وارد ہوئی ہیں، نیز شیعہ دسیٰ ہر دو کے اسنا دسے بہت سی روایات بھی موجود ہیں۔

چنانچہ «من ذال بی یشفع عند کا الا باذنہ» کی مناسبت سے ضروری ہے کہ مسّلہ شفاعت پر گفتگو کی جائے اور اس بارے میں جوسوالات در پیش ہیں ان کے جوابات تحریر کئے جائیں۔

قيامت ميں شفاعت

قر آن وسنت میں آیات وروایات کے لحاظ سے قیامت میں شفاعت کا ہونا ایک مسلم اور منفق علیہ مسلہ ہے۔لیکن واضح ہے کہ بروز قیامت درگاہ الہی میں جو شفاعت ہوگی اس میں اور ہماری دنیا میں لوگوں کے دوسر بےلوگوں کے ہاں شفاعت اور سفارش کرنے میں بہت زیادہ فرق ہے اور اس کی متعدد جہات ہیں۔

ا۔ دنیا میں شفیع کے لئے اپنی شفاعت کے اقدام میں فرمان رواسے اجازت لینا ضروری نہیں کہ جس کے ہاں شفاعت کرنا ہوتی ہے کہ دہ اس کی طرف سے با قاعدہ مجاز ہو لیکن بر وز قیامت شفاعت کے لئے بیقطعی اور لازمی شرط ہے کہ شفاعت کرنے والے کواللہ تعالٰی کی طرف سے اجازت حاصل ہو۔لہذا فقط مجاز شفیع ہی درگاہ خداوندی میں شفاعت کاحق رکھتا ہے اور پر وردگار کی اجازت کے بغیر کسی کوحق شفاعت نہ ہوگا۔

((من ذال ای یشفع عند ۱۷ الا باذنه)) کون ہے جو دربار خداوندی میں کسی کی شفاعت کر سے عمر اس کے اذن کے ساتھ؟ یو صَبِ نِ لَّلا تَدَفَعُ الشَّفَ اَعَةُ اِلَّلا مَنْ اَذِن لَهُ الرَّحْمانُ وَرَضِی لَهُ قَوْرَكُ ٢ آن (روز قیامت) کسی کی شفاعت مفید نہ ہو گی عمر اسی کی جسے اس خداوند رحمن نے اذن شفاعت دیا ہو گا اور جس کی بات پر خداراضی ہوگا۔

> وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْكَ فَإِلَّا لِمَنْ أَذِنَ<sup>ا</sup> الله تعالی کے ہاں سی کی سفارش نافع نہیں ہوتی گراسی کی جسےاس نے اجازت دی ہے۔

> > <sup>[]</sup> سورهٔ روم آیت ۱۰۹ <sup>[]</sup> سورهٔ سباء آیت ۲۳

نا قابل معافي گناه ممکن ہے کہ دنیامیں ہوتشم کے مجرموں اور گنا ہگاروں کی سفارش کرنے والوں کی سفارش فائدہ پہنچاد یے اور وہ لوگ حکام کی سز اسے نجات یا جائیں لیکن قیامت کے دن فقط وہی مجرم اور گنا ہگار شفاعت سے فائد ہ اٹھاسکیں گے جوخداوند تعالٰی پرایمان رکھتے ہوں گےادراللہ تعالیٰ ان کے بارے میں اپنے شفعاء کے شفاعت کرنے پر راضی ہوگا۔لہذا جولوگ اس دنیا سے حالت شرم میں ا ٹھے ہوں گے،ان کا گناہ نا قابل معافی ہے اور وہ بھی بھی شفاعت کے قابل نہ بن سکیں گے۔ **وَلَا يَشْفَعُوْنَ الَّالِمَنِ ارْتَضِي** (مقربین الہی) دربارخدا میں فقط انہی کے حق میں شفاعت کریں گے کہ جن سےخداوند تعالی راضی ہوگا۔ قال الحسين بن خال فقلت للرضا عليه السلام يابن رسول الله فما معنى قول الله عزوجل ولا يشفعون الالمن ارتصى قال: لا يشفعون لالمر.، ارتضى دينه 🗉 حسین بن خالد کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہا ہے فرزند رسول ! کلام خدا ''لا یشفعون الالمن ارتضیٰ'' کامعنی کیا ہے؟ آپ نے فرما یا! مردان الہی شفاعت نہیں کریں گے مگراس کی جس کے دین سے اللہ تعالى راضي ہوگا۔ وَكَمُرِمِّنُ مَّلَكٍ فِي السَّلوْتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمُ شَيًّا إِلَّا مِنَّ بَعْدِ أَن يَّأَذَنَ اللهُ لِبَن <u>يَ</u>شَاءُوَيَرُضٰى⊕<sup>™</sup> کس قدرآ سانی فرشتے ہیں کہان کی شفاعت کچھ فائدہ نہیں دے سکتی مگر جب وہ اللہ تعالیٰ کےاذن کے بعداس کے حق میں شفاعت کریں جسےخداجا ہتا ہےاورجس سےوہ راضی ہوتا ہے۔ ٳؚڽؘۜٳٮڵ؋ؘڵٳێۼ۫ڣۯٲڽ۫ڲ۫ٛۺٛڗؚۘۘۘػڹ؋ۅؘؾۼ۬ڣۯؗؗٙڡؘٵۮۅٛڹڂ۬ڸڬڸؠٙڹڲۺٙٳۧ؞۠ اللہ تعالیٰ اس کو بھی نہیں بخشے گاجس نے اس کے ساتھ شرک کیا ہوگا اور شرک سے کم تر جو گناہ ہیں ان کوان افراد کے حق میں بخش دے گاجنہیں چاہے گا۔

> <sup>™</sup> سورهٔ انبیاءآیت۲۸ <sup>™</sup> بحارالانوار، ج۲۳ ۲۹ <sup>™</sup> سورهٔ خیمآیت۲۲ <sup>™</sup> سورهٔ نساءآیت۱۱۱

ایت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی کی (200 کی کی ک

میرے ہاں بات تبدیل نہیں کی جاتی۔(یعنی سزاکے بارے میں میرے جوقوا نین لا زم الاجراء ہوتے ہیں وہ کبھی بھی ادل بدل اور دگرگوں نہیں ہوتے )اور میں اپنے بندوں کے بارے میں ظالم اور شم کا رنہیں ہوں۔

آیات شفاعت اوراس کی خصوصیات میں چندایک کے بارے میں جو گفتگوہوئی ہے، اس کے بعد مناسب ہے کہ قیامت میں حفزت رسول اکر صلی للہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت اور دیگر شفعاء کی شفاعت کے بارے میں شیعہ وسیٰ علماء کی تحقیقات کا خلاصہ بیان کر دیا جائے۔ چنانچہ یہاں بعض ایمی روایات کا ذکر کیا جاتا ہے۔ جوفریقین کے سلسلہ اسنا دے روایت ہوئی ہیں: قال العلامة قدر س اللہ روحه فی شرحه علی التجریں: انقت العلماء علی ثبوت الشفاعة للنبی صلی اللہ علیہ وآلہ قولہ تعالیٰ، عَسَى آن تَبْرَعَتُ کَ رَبُّ کَ مَقَامًا هَمَمُوْ دًا ہِ

علماءشيعهاور شفاعت

علامة حلی رضوان اللہ علیہ اپنی کتاب شرح تجرید میں رقمطراز ہیں: تمام علاء کا اس اور پرا تفاق ہے کہ حضرت رسول اکر م صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لئے حق شفاعت ثابت اور تحقق ہے۔ اس کے بعد آپ قر آن مجید کی اس آیت سے استفادہ کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آخصرت گونماز شب کا حکم دینے کے بعد فرمایا ہے'' ہوسکتا ہے کہ خداوند تعالیٰ اس کو بھی بھی میر کی شفاعت سے ہم ہ یا ب نہیں فرمائے گا۔

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ قُن آیت۲۹ ۳ سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۹۷

ایت الکری: آسانی پیام توحید کی (201 کی کی کی کی کی (201 کی کی ک

ابل بيت عليهم السلام سے كثير روايات منقول بيں جن سے بيثابت ہوتا ہے كو حضرت رسول اكرم كے علاوہ حضرت فاطمہ زہر ااور ديگرائمہ طاہرين عليهم السلام، علاء، شہداء، مومنين اور فرشتوں كو بھى ذات شفاعت ہے اور وہ بروز قيامت شفاعت كريں گے۔ عن جعفر بن محمد معن آبائله عن على عليهم السلام قال قال رسول الله (ص) ثلثة يشفعون الى الله عزوجل في شفعون الأنبيا ثم العلماء ثم الشھى اء<sup>[1]</sup>

### شفعاءقيامت

حضرت امام على عليه السلام فے اپنے اباء گرامى سے روايت كرتے ہيں، امام على عليه السلام نے بتايا كه حضرت رسول اكر مصلى اللہ عليہ وآلہ وسلم فے فرمايا: دربارالہى ميں تين گروہوں كو شفاعت كاحق ہو گا اوران كى شفاعت قبول ہو گى۔انبياءعلاء اوران كے بعد شہداء

قال الصدوق: اعتقادنا في الشفاعة انها لمن ارتضى دينه من اهل الكبائر و الصغائر فاما التائبون من الذنوب فغير محتاجين الى الشفاعة والشفاعة للانبياءوالاوصياءوامومنين والمائكة <sup>[1]</sup>

شیخ صدوق رضوان اللہ علیہ فرماتے ہیں: شفاعت کے بارے میں ہماراا عنقاد یہ ہے کہ شفاعت ان کے لئے ہوگی جن کا دین خداوند تعالی کو پیند ہوگا،لیکن وہ گناہان کبیرہ وصغیرہ سے آلودہ ہو گئے ہوں گے۔وہ لوگ جوموت سے قبل اپنے گناہوں کی توبہ کر لیں،انہیں بھی شفاعت کی ضرورت نہ ہوگی۔اس کے بعد فرمایا: دربار خداوندی میں شفاعت کرنے کا حق انبیاء۔اوصیاء۔مونین اور ملائکہ کے لئے ثابت ہے۔

علماءعامهاور شفاعت

علاءخاصہ(اہل تشیع) میں سے اسی قدرنظریات کا بیان کا فی ہےاوراب ہم شفاعت کے بارے میں علاء عامہ (اہل سنت ) کابیان نقل کرتے ہیں: 🖾

علماء عامہ میں سے ایک بہت بڑے عالم فخر الدین رازی، صاحب تفسیر کبیر فرماتے ہیں:۔ یوری امت مسلمہ اس امر پر اجماع رکھتی ہے کہ آخرت میں حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوچق شفاعت حاصل ہے۔

> <sup>Ⅲ</sup> بحارالانوار، ج۲۳ ۲۹۹ <sup>Ⅲ</sup> بحارالانوار، ج۳ ص۲۹۹ <sup>Ⅲ</sup> اعتقاد میشیخ صدوق

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي الم

عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: شفاعتى لا هل الكبائر من امتى فمن كذب بهالمدينلها<sup>[[]</sup> عامه كي صحيح اساد كساته كمروى بحكه رسول اكرم في فرمايا: ميرى شفاعت بروز قيامت ميرى امت ميس سے ان افراد كے لئے ہوگى جو گناہان كبيرہ كے مرتكب ہوتے رہے اور جوميرى شفاعت كى تكذيب كرے گا اس كوميرى شفاعت كبھى نصيب نہ گى ۔

قال ابن تيمية فى رسالة زيادة القبور و الله سجانه لا يشفع عند ١٥ حدى جلى باذن هو للشفح فلا يفعل الاماشاء الله وشفاعة الشافع من اذنه فالامر كلمه له

ابن تيميد ومحدبن عبدالوباب

ابن تیمیداپنے رسالہ زیارۃ القبور میں لکھتاہے: درگاہ الہی میں کوئی بھی شفاعت نہیں کرسکتا جب تک اللہ تعالیٰ سے اذن نہ دے۔ پس کوئی شفاعت کرنے والا اللہ تعالیٰ کی مشیت کے بغیر پچھنہیں کرسکتا اور اس کی شفاعت بھی اللہ تعالیٰ کے اذن کے ساتھ ہوتی ہے، کیونکہ تمام امور خداوند عالم کے اختیار میں ہیں۔

محمد بن عبد الوهاب في الرسالة الثانية من رسائل الهدية السنية ونثبت الشفاعة لنبينا محمد (ص) يوم القيامة ولسائر الانبياء والملائكة والا ولياءوالاطفال حسما ورد

محمہ بن عبدالو ہاب اپنے رسائل ہدیۃ السنیۃ میں سے دوسرے رسالے میں لکھتا ہے: ہم اپنے نبی محمدؓ کے لئے روز قیامت میں حق شفاعت کو برحق مانتے ہیں اور اسی طرح تمام انبیاء۔ملائکہ۔اولیاءاور اطفال کے لئے بھی بیدی تسلیم کرتے ہیں،جس طرح کہ روایات میں وارد ہواہے۔

وعنه في الرسالة الاولى من رسائل الهرة ووجب على كل مسلم الايمان بشفاعه(ص)بنوغيرةمن الشفعاء <sup>[]]</sup>

نیز محمد بن عبدالو ہاب اپنے رسائل ہدیتۂ السنیہ کے پہلے رسالے میں بھی لکھتا ہے ہرمسلمان پر واجب ہے کہ وہ حضرت

تفسیر کبیر جاص ۵۰۳
 تفسیر مراغی جاص ۱۱۰
 تفسیر مراغی جاص ۱۱۰
 کشف الارتیاب ۲۴۲ ۷۳۰ ۷۳۰ ۷۳۰ ۷۴۰

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي المحتى المحتي المحتي

رسول اکرم کی شفاعت پرایمان لائے بلکہ آپ کےعلاوہ ہ باقی شفعاء کی شفاعت پر بھی ایمان لائے۔

شفاعت اورامت مسلمه

تفسيرالمنار

قر آن مجید کی ان آیات اور عامہ وخاصہ دونوں کی طرف سے جوروایات نقل ہوئی ہیں، نیز علماء عامہ وخاصہ ہر دو کے جو بیانات لکھے گئے ہیں۔ان سب سے رینتیجہ برآمد ہوتا ہے کہ قیامت میں شفاعت کا مسّلہ بطورا جمال ایک قطعی اور نا قابل انکار حقیقت ہے اور پر اسلامی امت کے نز دیک ایک تسلیم شدہ امرہے۔

گزشتہ صدیوں میں شفاعت در قیامت کے مسئلہ پر بہت زیادہ بحث وضحیص ہوئی اور پچھلوگ اعتراضات کرتے رہے اور پچھ دوسرے ان کے جوابات دیتے رہے ہیں۔ اس گفتگو کے نتیج میں شفاعت کے کم وکیف کے بارے میں اختلاف نظر قائم ہوتار ہا ہے، لیکن جہاں تک شفاعت کے وجود کاتعلق ہےتو بیا یک نا قابل انکار حقیقت رہی ہے اور اس سے سی نے انکار نہیں کیا۔ قیامت میں اصل شفاعت سے ہی انکار کردیں بلکہ اس اشکال کے لاجواب رہنے کو انہوں نے اپنے عجز دناتوانی کا نتیجے قرار دیا۔

یہاں ہم بطورنمونة نفسیر المنار کے ایک مقام کی طرف اشارہ کرتے ہیں :

الشفاعة المعروفة عن الناس هي يحمل الشافع المشعوع عندة على فعل اوترك كال اراد غيرة حكم به امر لا فلا تتحق الشفاعةة الابترك الارادة و فسخها ال جل الشفيع فاما الحاكم العادل انه لا يقبل الشفاعة الا اذاتفير علمه بما كان ارادة او

حكم به كان كان اخطا ثمر عرف الصواب ورائى ان المصلحة والعدل فى خلاف ما كان يريده او حكم به

واما الحاكم المستبد الظالم فانه يقبل شفاهة المقربين عندة في الشيئي وهو عالم بانه ظلم وان العدل في خلافه ولكنه يفضل مصلحة ارتباطه بالشافع المقرب منه على العدالة وكل من انوعين محال على الله تعالى لان ارادته تعالى على حسب علمه وعلمه ازلى لا يتغير

قال سيخنا فما وردفي اثبات الشفاعة يكون على هذا من المتشابهاتيقضي منهب السلف بالتفيض والتسليم وانها مزية يخص الله بها من يشاء يوم ايت الكري: آساني پيام توحيد بي الم

القيامة عبر عنها بهنة العبارة (الشفاعة) ولا نحيط بحقيقتها مع تنزبيه الله جل جلاله عن المعروف في منى الشفاعة في لسان التخاطب العرف واما منهب الخلف في التاويل قلنا ان لحمل الشفاعة فيه على انهادعاء يستجيبه الله تعالى بمثل هذا شيخ الاسلام ابن تيميه وعزدة يعدوة تأويلا <sup>[1]</sup>

## شفاعت عوام کی نگاہ میں

ترجمہ: عوام کی نگاہ میں جسے شفاعت خیال کیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ شفاعت کنندہ ایک ''مشفوع عندہ'' لیعنی حاکم کوآمادہ کرتا ہے کہ دہ اپنے سابقہ ارادہ کے خلاف کوئی کا م کرے یا ترک کرے اس سے پہلے خواہ اس نے اپنے ارادہ کے مطابق حکم دے دیا ہویا بھی حکم نہ دیا ہو۔ پس شفاعت اس وقت متحقق نہیں ہوتی جب تک وہ صاحب اختیار حاکم اس شفیح کی خاطر اپنے ارادے کوترک نہ کرے اور اپنے فیصلے میں تبدیلی نہ کردے۔

پس اگروہ حاکم عادل ہوتو وہ ہرگز کسی شفاعت کند ہی شفاعت کو قبول نہیں کرتا مگر جب کہ وہ اپنے اپنے ارادہ کر دہ ام یادیئے ہوئے حکم کے متعلق اپنے علم وآگا ہی میں تبدیلی کی ضرورت محسوس کرتا ہے۔ گویا بیا بعینہ اس کی شل ہوگا کہ جہال اسے ابتداء حق کی تشخیص میں غلطی ہوگئی پھر اسے معلوم ہوجائے کہ حقیقت تو پچھاورتھی اور واضح ہوجائے کہ مصلحت اندیثی یا انصاف کا تقاضا پچھاور ہے کہ جس کے برعکس میں نے قبل ازیں سوچا یا اس کا ارادہ کیا اس کا حکم جاری کردیا ہے۔ (پس جس طرح وہ حاکم اس صورت میں اپنا فیصلہ بدل کرنیا حکم جاری کردیتا ہے اسی طرح شفاعت قبول کرنے کی صورت میں بھی سابقہ ارادہ یا فیصلہ بدل کرنیا فیصلہ اور حکم جاری کرتا ہے)۔

اگروه حاکم ایک خودسر، ظالم اورز بردستی کرنے والاشخص ہوتو وہ اپنے منظور نظر اور مقرب افراد کی سفارش کوقبول کر لیتا ہے حالانکہ دہ آگاہ ہوتا ہے کہ ان کی سفارش کا قبول کرناحق کے خلاف ہے اور عدالت کا تقاضا توییہ ہے کہ ان کی سفارش کورد کر دیا جائے۔ لیکن ظالم حکمران ہمیشہ اپنے قریبی افراد سے تعلقات کوحق وعدالت کے نقاضوں پر ترجیح دیا کرتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ شفاعت کی بیدونوں قشمیں پر وردگار عالم کے حق میں ناممکن ہیں، کیونکہ اس کا ہرارادہ ہمیشہ اپنے

🗉 تفسيرالمنار، ج اص ٢٠ ۳

ي ايت الكري: أساني بيام توحيد المحي المحيج المحي

ایکاشکال

سیدر شیدرضا نظیر المنار کی جلداول میں سورۃ بقرہ کی آیت نمبر ۸ ۲ کے ذیل میں بیا شکال نقل کیا اور پھر اس کو آیت الکری کے ذیل میں بھی ذکر کیا ہے لیکن اس کا کوئی جواب نہیں دیا۔ گویا اس کی نظر میں بیا شکال صحیح ودرست ہے اور اس کا کوئی جواب نہیں ہو سکتا۔ وہ اس اشکال کوفقل کرنے کے بعد مسکد شفاعت کی توجیہ کے لئے اپنے استاد عبدہ کی گفتگودو ہرانا شروع کردیتا اور کھتا ہے کہ میرے استاد محترم نے یوں فرمایا۔

اس اشکال کے پیش نظر جمیں شفاعت کے اثبات میں وارد ہونے والی آیات وروایات کو متشابہات کی فہرست میں ڈال دینا ہوگا۔

علماءعامهكي روش

اس مسلم میں علماء متقد مین کی روش بیر ہی ہے کہ وہ اس کی بلا چوں و چراتسلیم کرتے ہوئے فرما یا کرتے تھے کہ حق شفاعت ایک امتیازی امر ہے اور بروز قیامت رب العزت جسے چا ہے گا اسے بیدین عطا کر دے گا۔ شرعی اصطلاح میں اس خصوصی نوازش کولفظ ''شفاعت' سے تعبیر کیا گیا ہے اور ہمیں اس کی حقیقت کا کلمل علم نہیں ہے۔لیکن ہم خداوند تعالیٰ کی دنیوی شفاعت کے ان تمام نقائص سے پاک و پاکیزہ اور منزہ ومبر کی جانے ہیں جو ہمارے معاشرتی ماحول کی شفاعت میں پائے جاتے ہیں۔ لیکن اس مسلم کی دنیوی شفاعت کے ان تمام نقائص سے پاک و پاکیزہ اور منزہ ومبر کی جانے ہیں جو ہمارے معاشرتی ماحول کی شفاعت میں پائے جاتے ہیں۔ پر میں کر سکتے ہیں۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں کہ شفیع درگاہ الہی میں دعا کر تا ہے اور خداوند تعالیٰ اس کی دعا کر تی ہم شفاعت کو دعا کے معنی پر ممل کر سکتے ہیں۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں کہ شفیع درگاہ الہی میں دعا کر تا ہے اور خداوند تعالیٰ اس کی دعا کو تھا ک

اس کے بعدلکھتا ہے:۔ابن تیمیہاوربعض دیگرعلاء بھی یہی کہتے ہیں اور شفاعت کو دعا کے معنی میں لیتے ہیں ،لیکن وہ اسے تاویل میں شازمہیں کرتے۔

آپ نے ملاخطہ فرمایا کہ اہل سنت میں سبھی علماء متقدین ومتاخرین قیامت میں شفاعت کے مسلے کوایک ثابت اور اسلام میں تحقق یا فتہ امر تسلیم کرتے ہیں۔ اس اشکال کے باوجود بھی کسی نے شفاعت کے انکار کی بات نہیں کی ، بلکہ بعض حضرات نے اس کو متشابہات کی فہرست میں ڈالا ہے۔ یعنی انہوں نے اس کو سبچھنے سے اپنے عاجز ہونے کا اقر ارکیا تو بعض دوسرے علماء نے شفاعت کو دعا کے ساتھ تاویل کیا ہے۔ نیز بعض علماء نے یوں کہہ دیا ہے کہ در اصل شفاعت کی حقیقت سے کہ دوہ ایک شفیع کی دعاء مستجل

اشکال کے بارے میں گفتگو

اس مقام کی مناسبت سے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس اشکال کے بارے میں مزید گفتگو کر لی جائے جو محد عبدہ، سیدر شید

السبح المجربي المرين المساني بيام توحيد المحافي المحافي

رضا، مراغی اوردیگرعلاء کی نگاہ میں مشتبہ بنار ہاہے، ہم اس پر دوجہت سے بحث کریں گے۔ ا**ول:** بیرسب علاء شفاعت کے معنی کے بارے میں واقعی حقیقت تک پہنچنے سے قاصر رہے ہیں، حالانکہ اس واقعیت کی رو سے بیا شکال بالکل بے انژ اور بنیاد ہی سے غلط قر ارپا تا ہے۔ دوم: اگر ان کی نگاہ میں بیا شکال وارد ہے توبھی وہ ساری توجیہ جووہ لوگ مسلہ دعا میں ذکر کرتے ہیں وہ شفاعت کی توجیہ مجھی بن سکتی ہے۔

**پہلی جہت:** شیخ تحد عبدہ کو قیامت میں مسئلہ شفاعت کواس دنیا کی شفاعت پر قیاس کرنے میں جواشتباہ اور غلطی لاتق ہوئی،اس کی بنیاد ہیہ ہے کہ وہ اس اشکال کے اصل موضوع یعنی وہ گناہ گار کہ جس سے حق میں شفاعت کی جاتی ہے۔اس سے غافل رہ گئے ہیں اوراپنی ساری توجہ مشفوع عندہ یعنی خداوند علام کے علم وارادہ کی طرف مرکوز کئے رہے ہیں۔

کسی مسلمان نے کبھی ایسانہیں کہااور نہ کوئی کہتا ہے کہ بروز قیامت پنج مبرا کرم یا دیگر شفعاء کی شفاعت خداوند تعالی پرانز انداز ہوگی یادہ علم الہی کوتبدیل کردیں گے یااس کے اراد ہے کو دگر گوں کردیں گے۔ جناب عبدہ یاان کے حامیوں کا بیت صور کہ شفاعت کاتحقق حتمی طور پر مشفوع عندہ کے علم یااراد ہے میں تبدیلی کو متلزم ہے، دراصل اس میں انہوں نے خداوند تعالیٰ کا دنیا کے دیگر حکام پر مقائسہ کیا، اس لئے انہوں نے یہاں وہ اشکال وارد کردیا ہے جو حقیقت میں پچھ جی نہیں ،لیکن ان کے خیال میں نا قابل حل رہا ہے۔

حقیقت میہ ہے کہ شفیع کبھی بھی ذات اقدس الہی پر اثر انداز نہیں ہوتا اور دہ علم یا ارادہ خداوندی میں کوئی تبدیلی نہیں لاتا۔ بلکہ شفیح کا اثر انداز اس گناہ گار پر ہوتا ہے جوعلم وارادہ الہی کا موضوع قر ارپایا ہوتا ہے پس وہ اس کی حالت اور کیفیت میں وہ تبدیلی کر دیتا جو باری تعالیٰ کے علم میں معلوم ہے۔

#### توبهاور شفاعت

بالفاظ دیگر یوں بیجھے کہ ایک گناہ گار بغیر شفیع کے ہے اور اک گناہ گار کی شفیع اس کے ساتھ ہے، ان دونوں کی علیحدہ علیحدہ علیحدہ علیحدہ علیمدہ میں تبدیلی آتی ہے اور علم خدا کیفیت ہے اور وہ ایک دوسرے سے جدا ہیں۔ جب ایک شفیع کسی گناہ گار کے ساتھ ہوتو اس سے معلوم میں تبدیلی آتی ہے اور علم خدا میں کوئی تبدیلی نہیں آتی۔ پس مراد خداوندی میں تبدیلی ہوتی ہے اور اراد ہُ خداوند میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ اس مطلب کو اچھی طرح واضح کرنے کے لئے ضروری ہوگا کہ ہم توبہ کے بارے میں بھی کچھ گفتگو کرتے چلیں ہے کیونکہ توبہ کرنے سے ایک تائی کی کی خوشیع کی رو اس کی پاکیز گی کے مل میں جوتا شیر ظاہر ہوتی ہے، اس کی طرف تو جہ کرنے سے اس تا شیر کی حقیقت بھی روثن ہوجائے گی جوشفیع کی طرح رسے ایک گناہ گار مرتب ہوتی ہے۔

تو بہ کا مطلب ہےایک گناہ گاراپنے غلط راستے سے واپس پلٹ آئے اور اللہ تعالیٰ کی پیند کے خلاف جو کام کرتار ہاہے اس پر پشیمان ہو جائے۔ وہ اپنے سابقہ کردار کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے عفوو درگز رکی درخواست کرے اور آئندہ کے لئے عزم المحتى المرى: آسانى پيام توحيد المحتى المحتى

کرے کہ رضائے الہی کے مطابق اقدام کیا کرےگا۔ اگر کسی انسان کی اس طرح کی توبہ قبول ہوجائے تو دہ شخص گنا ہوں کی غلاظت سے پاک ہوجا تا ہے اور توبہ کی شفاعت کے ساتھ خدائی سز اسے خلاصی پالیتا ہے۔ ق**ال د سول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ : لا شفیع انجح من التوبۃ <sup>[1]</sup>** رسول اکرم نے فرمایا: ۔توبہ سے بڑھ کرنجات دینے والاکوئی شفاعت کنندہ نہیں ۔ ایک گناہ گارا پنی توبہ کے ساتھ علم خدامیں اور نہ ہی ارادہ خدامیں تبدیلی لا تا ہے بلکہ توبہ کے دریے وہ ایخ آ کے کا واور این

صفات تبديل كركيتا ہے۔

توبدادر كنابركار

توبہ سے قبل گناہ گارا دمی ایک خودسر اور گستان شخص ہوتا ہے جواوا مرالہی سے سریچی کئے رہتا ہے۔ اس نے سابق میں بھی گنا ہوں کا ارتکاب کیا ہوتا ہے اور آئندہ کے لئے بھی گنا ہوں پر برقر ارر ہنے کاعزم کئے ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارادہ اس کے تمام برے اعمال اور اس کی بری نیت پر آگاہ ہوتا ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ کا ارادہ ایسے مجرم اور بدکر دارفر دکوسز ادینے کا ہوتا ہے۔

لیکن توبہ کرنے کے بعداس گناہ گارانسان کے اندرایک تبدیلی آتی ہےتو اس کی نیت اورعمل بالکل بدل جاتے ہیں۔ وہ ذات اقدس الہی کا مطیع وفر ما نبر دار بندہ بن جا تا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی حقیقت اور اس میں پیدا ہونے والی تبدیلی پر آگاہ ہوتا ہے۔ پس اس سے اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارادہ عفو درحت کا ہوجا تا ہے۔

كَتَبَ رَبُّكُم عَلى نَفْسِهِ الرَّحْمَة « انَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُم سُوَّءً الِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَ مِنُ بَعْبِهِ وَاصْلَحَ « فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمُ @ تَا

تمہارے رب تعالیٰ نے اپنے او پر رحمت کو فرض کرلیا ہے کہ تم میں سے جو بھی جہالت و نادانی کی وجہ سے برائی کرے اور پھر تو بہ کرلے اور صلاح و شائنتگی کا راستہ اپنالے تو (وہ عفود درگز رخداوند کے تحت آ جائے گا) کہ اللہ تعالیٰ بخشنے والا رحم کرنے والا ہے۔ پس جس طرح موت سے قبل ایک گناہ گار کی تو بہذات باری تعالیٰ پر اثر نہیں ڈالتی اور اس کے علم وارادہ کو دگر گوں نہیں کرتی۔ بلکہ خود اس گناہ گار میں تبدیلی لاتی ہے۔ جو علم وارادہ خداوند کی تو بی زمانی پر اثر نہیں ڈالتی اور اس کے علم وارادہ کو دگر گوں نہیں طرح سے پر وردگار کی رحمت کے استحقاق کی طرف تھینچ لے جاتی ہے۔ اس طرح بروز قیا مت ایک مجرم کے حق میں کسی شفیع کی شفا عت

> <sup>Ⅲ</sup> بحارالانوار، ج ۳۳ ص ۴۰۳ <sup>۳</sup> سورهٔ انعام آیت ۵۴

المحيني المري: آساني پيام توحيد المحيني المحيني المحافي المحيني المحتري المحيني المحتري المحتري المحتري المحتري

بنابریں جناب شیخ حمد عبدہ کا بیا شکال نا درست اور غیر موثر ہوجا تا ہے کہ شفیع کی شفاعت علم واراہ الہی پر اثر انداز ہوتی ہے، کیونکہ اس اشکال کی بنیاد کمز وراور نا درست ہے۔

**دوسری جہت:** دعااور استغفار سے مراد درگاہ الہی میں بندے کا اقرار ذلت اور پروردگار عالم سے عفود درگز رکی التجا کرنا ہے۔ گناہ گاروں کے لئے دعا کا اثر بھی تو بہ کی طرح کا ہوتا ہے کہ دعا کرنے والا ذات اقد س الہی پر اثر انداز نہیں ہوتا اور نہ ہی اس کے علم وارادہ میں تبدیلی لاتا ہے۔ بلکہ گناہ گارکی حالت وصلاحیت میں انقلاب پیدا کرتا ہے اور اسے ق تعالٰی ک رحمت کے لائق بنادیتا ہے۔

## دعااور گناهگار

بالفاظ دیگرایک گناہ گارانسان دعاواستغفار کے بغیر مور دفضل ورحت الہی نہیں ہوتا۔لیکن جب دعاواستغفاراس کے ساتھ ہوجاتے ہیں توعلم خداوندی کا متعلق بدل جاتا ہے۔اس کے منتیج میں اب بیہ موردعنایت خداوندی قرار پانے کامستحق ہوجا تا ہے اوراللہ تعالیٰ کی رحمت واسعہ کو شامل ہوجاتی ہے۔

ۊؙڶڡؘٳؾۼڹۅؙٳڽڴؗۿڔڗۑٚ*ٞ*ڶۅٛڵٳۮؙڡؘٳٙۅؙڴۿ<sup>ۦ</sup>

اے رسول گرامیٌ! کہدو کہ تمہاری دعا ( تصرع وزاری ) نہ ہوتی توتم درگاہ خدادندی میں کوئی دزن اورکوئی قدر نہ رکھتے اور موردعنایت دشفقت حق تعالی بھی داقع نہ ہو سکتے ۔

اس آیت سے بخوبی استفادہ ہور ہا ہے کہ دعالوگوں پرانژ دکھاتی ہے اور دربار خدادندی میں ان کی حیثیت کوتبدیل کر دیت ہے۔جولوگ دعاواستغفار نہیں کرتے وہ مورد عنایت خداوندی نہیں ہوتے اوراس درگاہ میں ان کی کوئی قدر وقیت نہیں ہوتی۔لیکن یہی لوگ جب دعا کے ساتھ لب ہلاتے ہیں اور اس ذریعے سے اپنی عبودیت اور ذلت کے مقام کا اعتراف کرتے ہیں۔ تب وہ قدر وقیت والے ہوجاتے ہیں اورباری تعالیٰ کی طرف سے عنایت ونوازشات کے قامل قرار پاجاتے ہیں۔

پس واضح ہوا کہ جناب محمد عبدہ، اور ان کے ہم خیال دیگر دانشور قیامت میں شفاعت سے مسلے پر مشفوع لہ یعنی گناہ گار ک طرف سے غافل رہے ہیں اور انہوں نے اپنی ساری توجہ مشفوع عندہ یعنی خداوند تعالٰی کی طرف مبذول کئے رکھی ہے۔ اس کا نتیجہ سے نکلا کہ دربار خداوندی میں قیامت کے دن کی شفاعت کو دنیا کے حکمرانوں کے ہاں سفارش پر قیاس کرنے لگے ہیں۔ پھر یہ نتیجہ نکال لائے ہیں کہ اس شفاعت کا اثر سے ہوگا کہ شفیع ذات کردگار پر اثر اندار ہوجائے گا اورعلم وارا دہ خداوندی کا بدان دن

نا قابل انکار ہے۔وہ اس تاویل پرمجبور ہو گئے ہیں۔ کہ قیامت میں شفاعت کوشفیع کی دعا کے معنی میں تبدیلی کردیں اور یوں کہیں:

🔟 سورهٔ فرقان آیت ۷۷

التحقيق المركبي المركبي

وليس فى الشفاعة بهذا لامعنى ان الله سجانه يرجع عن ارادة كأن ارادها لاجل الشافع وانما هى اظهار كرامة للشافع بتنفيذ الازلية عقيب دعائه

شفاعت کی تاویل

شفاعت کی تاویل دعا سے اس معنی میں نہیں کہ پر وردگار شفیع کے لئے اپنے ارادے سے عدول کر لیتا ہے اور اپنی تقسیم کو بدل دیتا ہے بلکہ اس کا معنی میہ ہے کہ خداوند تعالی شفیع کے احتر ام واکر ام کے مدنظر اس کے دعا کے بعد اپنے اراد کے کونا فذکر تا اور اپنے موقع پر اسے جاری کر دیتا ہے۔

ملاحظہ سیجیے کہ جناب عبدہ، شفاعت قیامت کی توجیہ میں کہہ رہے ہیں: اللّٰہ کا از لی ارادہ بیر ہا ہے کہ بروز قیامت مورد شفاعت قرار پانے والے گناہ گاروں کو بخش دے اورانہیں دائر ہ عفو میں شامل کرے۔لیکن اپنے شفعاء کے احترام واکرام کے اظہار کے لیے اپنے اس از لی ارادہ کوان کی دعا کے بعد جاری فرمائے گا۔

ممکن ہے یہاں کوئی جناب عبدہ، سے کہے کہ آخر کیا مانع ہے کہ آپ شفعاء کی شفاعت کو بھی مشیت الہی کے متعلقات میں شامل کرلیں اور یوں کہیں۔اللد تعالیٰ کا از لی ارادہ میہ ہے کہ بروز قیامت لائق شفاعت گناہ گاروں کے بارے میں اپنے نیک اور پاک بندوں کی شفاعت کو قبولیت سے مشرف فرمائے اور انہیں مورد عفود درگز رقر اردے۔اس صورت میں آپ اس بات پر قادر ہوجا ئیں گے کہ ایک طرف سے ذات باری تعالیٰ میں شفیع کی تا ثیر اور جن تعالیٰ کے ارادے میں تغیر کے لازم آنے والے اشکال سے چھٹکا را حاصل کرلیں۔دوسری طرف آپ کے لیے بھی ضروری نہ رہے کا کہ شفاعت کے تعلق معنی سے پہلی پوشی کرتے ہوئے اس کی شفیع کی دعا

#### شفاعت ادرازلي اراده

پس حقیقت یوں ہے کہ بروز قیامت اذن یافتۂ شفعاء کی شفاعت خداوند تعالیٰ کے از لی ارادہ کے طفیل میں ہے۔ جیسا کہ اس خالق قد یرنے رسول اکر م گومقام محمود پر فائز فرمانے کے ارادہ از لی سے آگاہ فرماتے ہوئے قر آن شریف میں یوں ارشاد کیا: وَمِنَ الَّيْلِ فَتَهَجَّلُ بِهِ فَافِلَةً لَّكَ<sup>ح</sup>ً عَملَى آنُ يَّبُحَتَكَ رَبُّ لَكَ مَقَامًا هَمَحُمُو كَمَا اگر قیامت میں پیغیر اکرم کی شفاعت کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارادہ از لی اورا جازہ خداوندی ثابت نہ ہوتا تو آپ کم محص یوری صراحت کے ساتھ یوں نہ فرماتے:

تفسیر المنارج اص ۳۰۸
۳۰۰ سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۷۹

المتح المحرك المحرك

شفاعتى لا هل الكبائر من امتى <sup>[1]</sup> بروزقيامت ميرى شفاعت ميرى امت كان افراد ك لئے ہوگى بوگناپان كبير ، كم تك ، بوں گے۔ اگر گنا، گاروں كے بارے ميں اوليا ء اللذكى شفاعت ك بارے ميں اللد تعالى كاراد ، زلى اور فيملد ثابت ند ، بوتا تو حضرت رسول غذا اينى دفتر نيك ، فتر حضرت ز بر اسلام الله عليها كو يوں نذر مات: فاذا كان يوم القيامة تشفعين انت للنساء وانا اشفع للوجال<sup>[2]</sup> جب روزقيامت ، بوگاتوا اين بر ركامت كى موتوں كى شفاعت كريں گى اور ميں مردوں كى شفاعت كروں كا جب روزقيامت ، بوگاتوا اين بر ركامت كى موتوں كى شفاعت كريں گى اور ميں مردوں كى شفاعت كروں كا من معاوية بن و هب قال سئلت ابا عب الله عليه السلام عن قول الله تبارك و عن معاوية بن و هب قال سئلت ابا عب الله عليه السلام عن قول الله تبارك و تعالى (لا يتكلمون الا من اذن له الرحمن وقال صوابا قال: نحن والله الماذونون لهم فى ذالك و القائلون صوابا جعلت فداك و ما تقولون اذا كلمت م قال نمجں ر بنا و نصلى على نسبنا و نشفع لشيعت افلا ير دتارينا<sup>[2]</sup> معاوية بن و ب سے مردى ج كمن في خضرت امام صادق عليه السلام مان الم محل لا يت تكلمون الا من اذن له الرحمن وقال صوابا قال: نحن والله الماذونون لهم فى ذالك و القائلون صوابا جعلت فداك و ما تقولون اذا كلمت م قال نمجا ر بنا و نصلى على نسبنا و نشفع لشيعت افلا ير دتارينا<sup>[2]</sup> ماد برد تو يامت ) مى كو گنتگوكر فى طاقت ند ہو كى گر وى شى توابا مات اي اي المام سے اي آ يت ك بارے ميں سوال كيا۔ (بردز قيامت ) كى كو گنتگوكر فى طاقت ند ہو كى گر وى شى خوال موابا يا ہوان دور ہوتا ور و مي مول كيا۔ اي اي كي اي

امام علیہ السلام نے فرمایا بقشم بخدا! ہمیں ہی خداوند تعالیٰ کی طرف سے اذن ملا ہوا ہے اور ہم ہی اس روز درست بات کہیں گے۔ تو میں نے سوال کیا: آپ کیا کہیں گے؟ آپ نے فرمایا: ہم خداوند تعالیٰ کی بزرگی بیان کریں گے، رسول اکرمؓ پر درود پڑھیں گے، اپنے شیعوں بے حق میں شفاعت کریں گے اور اللہ تعالیٰ ہماری شفاعت کو رونہیں فرمائے گا۔

قر آن مجید کی آیات اور شعیہ تنی روایات جو قیامت میں شفاعت کے بارے میں ہیں، وہ اللہ تعالٰی کے از لی ارادے اور الٰلی فیصلے کی خبر دیتی ہیں۔ یعنی نیک اور پاک لوگ بروز قیامت بمشیت ایز دی ماذ ون اورمجاز ہوں گے کہا یسے گنا ہگاروں کے حق میں شفاعت کریں جن کے ایمان کو درگاہ اقدس الٰلی میں پسند یدہ قر اردیا گیا ہے۔ ہاں پر وردگار عالم نے فرمایا ہے کہ ان کی شفاعت کو قبول فرمائے اور شفاعت کئے گئے افراد کواپنی مغفرت ورحت میں پناہ دے۔

> □ جامع الاصول ج۱۱ ص ۱۲۳ □ جارالانوارج ۱۰ ص ۱۷۷ □ جارالانوارج ۳ ص۱۰ ۳ □ سورهٔ نباءآیت ۳۸

پې ايت الکري: آساني پيام توحيد کې کې کې کې کې کې کې کې

خلاصہ میہ ہوا کہ قیامت کے روز شفاعت کا تحقق اجمالی طور پر ایک یقینی امر ہے اور پوری امت اسلامیہ کا اس پر اتفاق ہے۔لیکن متقد مین و متاخرین کے کلام میں جو اختلاف نظر پا تا پایا جا تا ہے وہ شفاعت کی خصوصیات اور کم وکیف وغیرہ سے مربوط ہے۔اصل شفاعت سے اس کاتعلق نہیں ہے۔اس موضوع کے بارے میں اتن ہی بحث کا فی ہے۔ **شفاعت طلبی** 

اضافہ معلومات کے لئے ضروری ہے کہ دنیا میں استشفاع یاتشفع یعنی کسی کو شفیع بنانے یا کسی چیز سے اس دنیا میں شفاعت طلب کرنے کے بارے میں کچھ بحث وتتحیص کر لی جائے۔

اس بحث کے ضروری ہونے کی وجہ میہ ہے کہ جس طرح گزشتہ بحث شفاعت در قیامت میں علماء ہل سنت اشتباہ سے دو چار ہوئے ہیں۔ اس بحث کے ضروری ہونے کی وجہ میہ ہے کہ جس طرح گزشتہ بحث شفاعت در قیامت میں، اس سے نتیجہ میہ نکلا ہے کہ ان دو چار ہوئے ہیں۔ اسی طرح اس مسلم شفاعت در دنیا میں بھی وہ افراط وتفر یط کا شکار ہوئے ہیں، اس سے نتیجہ میہ نکلا ہے کہ ان بزرگان، ان کے پیروکاران اور دیگر عامہ مسلمین کے در میان اختلاف پیدا ہو گیا ہے۔ تا آئکہ مسلمانوں کا ایک گروہ اپنے موحد اور باایمان بھائی۔ بہنوں کو مشرک اور کا فرتک کہنے لگ کیا ہے۔ سب سے بڑھ کر افسوسناک امریہ ہے کہ میہ بر بینی اور غلط فکر اب بھی مسلمانوں میں موجود ہے۔

اس چیز کوکمل طور پر واضح کرنے کے لئے ہم ابتداً صاحبان کی غلطی کی اساس اور بنیاد کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور حقیقی و غیر حقیقی شفعاء کے درمیان فرق کو واضح کرتے ہیں۔

ناجائز پرستش اور شرک در عبادت کے بارے میں قرآن مجید کی متعدد آیات موجود ہیں لیکن دوآیتیں ایسی ہیں جن میں غیر خدا کی عبادت کی طرف مشرکین کو ماکل کرنے والی چیز خودان مشرکین کی زبان یہی در بار خدا میں شفاعت اور اس کے ہاں زیادہ قربت حاصل کرنے کا جذبہ ہے۔

ۅؘؾۼؙڹؙٮؙۅ۫ڹؘڡؚڹۮۅؙڹؚٳٮڵٶڡؘٳڵٳؾۻۢڗ۠ۿؙؗؗؗؗۿۯۅؘڵٳؾٮٛڣؘۼۿؗؗؗؗؗؗۄ۫ۏؾؘڨؙۅؙڵۅؙڹٙۿٙۊؙڵٳۦؚۺؙڣؘۼۜٳٙۊؙڹٵؚۼڹۘ ٳٮڵٶۦ<sup>ؚ</sup><sup>ؚ</sup>

وہ (مشرکین)اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کرالیی شیاءکی عبادت کرتے ہیں جو نہ توانہیں ضرردے سکتی ہیں اور نہ بی نفع پہنچا سکتی ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ بی(بت) درگاہ الہٰی میں ہمارے شفعاء ہیں۔

أَلَا يله اللَّيْنُ الْخَالِصُ ﴿ وَالَّذِيْنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهَ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُنُهُمُ إلّ

🗓 سورهٔ یونس آیت ۱۸

حذبه شركين

#### التي الكرى: أسانى بيام توحيد المحقق التي الكرى: أسانى بيام توحيد

لِيُقَرَّبُونَآ إِلَى اللهِ زُلُغَى اللهَ يَحَكُمُ بَيْنَهُمُ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُوْنَ \*

آگاہ رہو کہ دین خالص از شرک اللہ تعالیٰ کے لئے ہے۔اور جولوگ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ غیر کواپنے اولیاءو (معبود ) بنائ ہوئے ہیں (وہ کہتے ہیں ) ہم ان کی عبادت نہیں کرتے مگر اس لئے کہ یہ ممیں زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے قریب کرتے ہیں۔ ب شک اللہ تعالیٰ ان کے درمیان ان امور کا فیصلہ کرے گاجن میں وہ باہم اختلاف کرتے ہیں۔

## شرك كامعيار

اسلام کے مقدس دین اور سارے پیغیبران خدا کے توحیدی مکتب میں شرک درعبادت کا معیار غیر اللہ کی عبادت کرنا ہے۔ الہی رہبر توحید کی بنیاد کو متحکم کرنے اور بندگی غیر خدا کی زنجیروں کو تو ڑنے کے لیے ہمیشہ غیر خدا کی عبادت کے خلاف جہاد کرتے اور قرآن کریم کے ارشاد کے مطابق پیکلمات استعال کرتے تھے۔

اتعبدون، ماذاتعبدون، ولماتعبدون، ماتعبدون افتعبدون، انما تعبدون، و

#### تعبدون،

لاریب کہ بید دونو آیتیں بھی مشرکین کے بارے میں آنے والی دیگر آیات کی طرح شرک درعبادت کی بات کررہی ہیں۔ ان کا بنیادی مقصد غیر خدا کی عبادت کونا بود کرنا ہے۔ اسی لئے ان کی ابتداء بھی''ویعبد ون' اور مانعبد هم' کے کلمات سے کی گئی ہے۔ البتہ ان دونوں آیات میں جو نکتہ قابل غور ہے وہ بیہ کہ ان میں مشرکین کی غلط عبادت کے بیان کے ساتھ ساتھ اس ناجا ئز عبادت بے محرک کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ پہلی آیت میں مشرکین کی زبانی آیا ہے کہ'' سیرت میں مشرکین کا غلط عبادت کے بیان کے ساتھ ساتھ اس ناجا ئز کی پرستش کرنے سے ہمار امتصد ہی ہے کہ بید درگاہ الہی میں ہماری شفاعت کریں۔ دوسری آیات میں مشرکین کا بید قول نقل ہوا ہے کہ ''ہم ان کی عبادت نہیں کرتے مگر اس لئے کہ بیہ میں خداوند تعالیٰ کے زیادہ قریب کریں۔''

### عبادت غيرخدا

واضح ہے کہ شرکین کے شرک کی علت فقط غیر خدا کی عبادت ہے کہ جس کا تذکرہ ان دوآیات میں آیا ہے۔اب بی خیال کرنا کہ بتوں کونز دخدا شفیح ماننے اور انکو خدا کے قرب کا ذریعہ تسلیم کرنے والے اعتقاد کوبھی ان کے شرک میں دخل ہے ،لیکن ایسانہیں ہے بلکہ ان کا بیاحمقانہ اعتقادتوان کی نا دانی اورفکری نارسائی کی دلیل ہے۔

واضح الفاظ میں یوں سمجھے کہ مشر کمین کا غیر خدا کی عبادت کر ناایک نکتہ ہے اور اس غیر خدا کی عبادت کا محرک ایک دوسرا نکتہ ہے۔جو چیز موجب شرک بغتی ہے،آ دمی کومشر کمین کی صف میں لاکھڑا کرتی ہے اور ابدی عذاب کامستحق بنادیتی ہے وہ غیر خدا کی عبادت

🗓 سورهٔ زمرآیت ۳

المحتى المري: أسماني بيام توحيد المحتى الم

ہے نہ کہ اس کا وہ محرک جواس شخص کواس غلط عبادت پر آمادہ کرتا ہے۔

جوکوئی شفاعت کے حصول کے لئے بت کی پرستش کرتا ہے، وہ اس لحاظ سے مشرک ہے کہ اس نے غیر خدا کی پرستش کی ہے اور اس لحاظ سے احمق ہے کہ اس نے ایک جامداور بے اثر موجودکو شفاعت کے لئے چن لیا ہے۔

جوکوئی بھی تقرب الیٰ کے لئے بت کی پرستش کرتا ہے، وہ اس لحاظ سے مشرک ہے کہ اس نے غیر خدا کی عبادت کی اور اس جہت سے نادان ہے کہ اس نے ایک برا نرشنی کوتقرب خداوندی کے لئے منتخب کرلیا ہے۔اسی طرح قر آن کریم میں بیان کردہ ایک اور سبب کہ جس کی طرف اس میں کئی بارا شارہ ہوا، وہ یہ ہے کہ وہ لوگ اپنے آباء کی تقلید میں بتوں کی پوجا کرتے تھے۔اس میں بھی وہ لوگ اس لحاظ سے مشرک ہیں کہ بتوں کی عبادت کرتے ہیں اور اس لحاظ سے احمق ہیں کہ اس غلط روش میں اپنے آباؤ

شرک کی وجبہ

مختصر بید که ایک آدمی کوکسی ارضی یا سمادی شکی کی عبادت کی طرف تحریک کرنے والے وامل متعدد ہو سکتے ہیں مثلاً تعصب۔ قومیت۔ تقلید۔ اقتباس عادت۔ خوف۔ طبع۔ شفاعت، تقرب اور اس کی مثل دیگر امور ہیں۔ پس جو کوئی بھی ان عوامل میں سے کس ایک کی تا شیر میں آ کر غیر خدا کی عبادت اور پر سنش کرتا ہے۔ نہ کہ وہ سبب اور عامل یا چند ایک اسباب وعوامل جن کی وجہ سے وہ ان ناروا عبادت کی طرف آیا ہے۔

ان ہر دومذکورہ آیات میں مشرکین نے اپنی غلط عبادت کی توجید کی اور کہا کہ ہم بتوں کی عبادت نزدخدا شفاعت اور تقرب پروردگار کے لئے کرتے ہیں، مشرکین کی اس گفتگونے بعض علماء عامہ کو اشتباہ میں ڈال دیا اور وہ یہ خیال کرنے لگے کہ جوء کوئی کسی شخص یا شکی سے خدا کے ہاں شفاعت طلب کرے وہ مشرک ہے، اس لئے کہ ان مشرکین نے بھی اسی امرکوا پی عمل کی علت قرار دیا ہے۔ لیکن وہ اس امر سے غافل رہے کہ مشرکین کے شرک کی علت بتوں سے شفاعت کوئی تو قع کر نانہیں۔ بلکہ ان کے شرک کا سبب غیر خدا کی عبادت اور بتوں کی پر ستش کرنا ہے۔ جیسا کہ ان دونوں آیتوں میں 'وی حبد ون' اور ما نعبد ہم' کے الفاظ کے ذریعے اس امرک

#### محربن عبدالوباب كاخط

محمد بن عبدالو ہاب نے ۱۲۱۸ء میں'' شیخ الرکب المغربیٰ'' کوایک خط لکھا۔ اس خط اور اس کے ساتھ ملفوف کا غذات میں اس نے اپنے عقائد کی وضاحت کی اور پھر شیخ موصوف کواپنے مذہب کی طرف دعوت دی۔ اس خط میں اس نے ان دونوں آیتوں کو بطور شاہد پیش کیا اور ان کونفسیر وتوضیح میں خلاف واقع انداز اختیار کیا ہے۔ اس امر سے کمل آگا ہی کے لئے ہم ان دونوں آیتوں کے المحالي المريد أساني بيام توحيد المحالي المحالي

بارے میں اس خط کی عبارت کو بعینہ قتل کئے دیتے ہیں :۔

لا نه سبحانه الاغنياء عن الشرك ولا يقبل من المعل الا ما كان خالصا كما قال تعالى: فا عبدالله مخلصاله الذين، الخالص والذين ا تخذوا من دونه اولياء ما نعبدهم الاليقر بونا الى الله زلفى فاخير سبخانه انه لا يرضى من الذين الا ما كان خالصا لوجهه واخبران ان المشركين يدعون الملئكة والا نيباء والصالحين ليقر بوهم الى الله زلفى ويشفعو الهم عندة واخبر انه لا يهدى من هو كاذب كفار وقال تعالى: ويعبدون من دون الله مالا يضر هم ولا ينفعهم ويقولون هئولاء شععا ناعندالله الى قوله سبحانه و تعلى عما يشركون فاخبر انه من جعل بينه وبين الله وسائط يسالهم الشفاعة فقد عبدهم واشرك بهم و ذالك ان الشفاعة كلها الله <sup>[1]</sup> ترجمه: غداوند سبحانه تعالى درگاه يي ترجمه: غداوند سبحانه تعالى الله وسائط يسالهم الشفاعة فقد عبدهم واشرك مهم و ترجمه: غداوند سبحانه تعالى شرك سيمل طور پر پاك و پاكيزه ج اوركوئى بحى عمل اس كى درگاه يس ترجمه: غداوند الله اله اله ترك مان الشفاعة كلها الله اله

مختص ہے۔اور جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کے غیر کو اولیاء بنالیا ہے وہ کہتے ہیں کہ ہم ان کی عبادت نہیں کرتے مگراس لئے کہ وہ ہمیں اللہ تعالیٰ کے نز دیک تر کرتے ہیں۔' اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو بتایا ہے کہ اس کی ذات اقد س سی بھی دین وآئین کو پیند نہیں کرتی مگرا تی کو جو خالص اللہ تعالیٰ کے لیے ہو۔اتی طرح اس سے بھی آگاہ کر دیا ہے کہ شرکین ملائکہ، پیغیران اور صالحین کو اس لیے پکارتے ہیں کہ وہ ان کو اللہ تعالیٰ کے نز دیک لے جاتے اور درگاہ الہٰی میں ان کی شفاعت کرتے ہیں، نیز سی بھی بتا دیا ہے کہ خداد ند عالم دروغ کو اور ناشکر گرا راکو مدایت نہیں کرتا۔

اسی طرح باری تعالیٰ نے فرمایا: ''مشرکین اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کرایسے موجودات کی عبادت کرتے ہیں جوانہیں کوئی نفع یا نقصان نہیں پہنچا سکتے، وہ کہتے ہیں کہ ہمارے یہ معبود اللہ تعالیٰ کی درگاہ میں ہمارے شفیع ہیں' اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آگاہ کردیا ہے کہ جوشخص اپنے اور خدا کے درمیان واسطے تسلیم کرے اور ان واسطوں سے شفاعت کی درخواست کرے تو اس نے اپنے مل کے ساتھوان دسائل کی عبادت کی اور ان

🗉 كشف الارتياب ص ٢١٧

ايت الكري: آساني پيام توحيد 🗧 🖓 🖓 🖓 🖓

کے ذریعےاس نے شرک کیا، کیونکہ ساری شفاعت خداوند تعالیٰ کے لئے ثابت ہے۔ محمد بن عبدالوہاب کی اس گفتگو پر محققانہ تبصرہ:۔

عبادت ودعوت

ا۔ قرآن مجید میں مشرکین کے عمل اوران کی گجر وی کودوکلمات اور دوما دوں یعنیٰ 'عبادت' اور' 'دعوت' سے تعبیر کیا گیا ہے۔ غیر خدا کی عبادت اور پر ستش جہاں ہواوران کی جس شکل میں ہو شرک صرت کے ہور ناممکن ہے کہ غیر خدا کی عبادت مخقق ہو اور وہ مکتب اسلام یں شرک نہ قرار پائے۔وہی انسان موحد ہے جو کبھی بھی غیر خدا کی پر ستش نہ کرےاورا پنی عبادت میں کسی شخص یا کسی شکی کو خداوند تعالی کا شریک نہ بنائے۔

ۅ**ٙ**ڵٳؽۺڔڮؠۼڹٵۮۊڗؚؠٞ؋ٵڂٮٵ۞

دعوت كامتعلق

کلمہ تو حید' لاالہ اللہ'' نے مستحق عادت فقط اللہ تعالیٰ کو قرار دیا ہے، اس سے بھی یکتا پر تی اور تو حید درعبادت کا سبق ملتا ہے۔ لیکن دعوت غیر خدا کوعبادت غیر خدا کی طرح ہر جگہ ہر شکل میں شرک صرح قرار نہیں دیا گیا، بلکہ یہ دعوت کے متعلق کے تابع ہے۔ پس اگر کوئی آ دمی غیر خدا کو شریک خدا قرار دے اور پھر اس کو تو حید کے مراتب میں ایک مرتبہ کے عنوان سے پکارے جب کہ ہر مرتبہ تو حید اللہ تعالیٰ سے مختص ہے تو وہاں کہنا چا ہے کہ یہ دعوت اور یہ پکارایک مشرکا نے مشرک کی غماز ہے۔لیکن اگر دعوت شان تو حید سے مربوط نہ ہوتو پھر اس کے حیح یا غلط ہونے کی تحقیق اس کے اپنے متعلقہ عنوان کے اعتبار سے انجام دی جائے گی۔

قر آن مجید میں متعدد مقامات پر''دعوت'' کے ماد ے کومختلف اشکال استعال کیا گیا ہے،ان میں سے بعض دعوتیں مشر کانہ ہیں اور دعوت کنندہ یعنی دعاما نگنے والے کے شرک کا پتہ دیتی ہیں،لیکن بعض دیگر استعالات بحث شرک وتو حید سے کمل طور پر خارج ہیں۔ چنانچہ بطور نمونہ چند آیات ہیش کی جاتی ہیں تا کہ دعوت کی ہیدونوں قشم میں سامنے آ جائیں۔

اگر کوئی شخص غیر خدا کو''الہ''مانے اور اس کوخق تعالیٰ کی الہیت میں شریک اور معبود تسلیم کرتے ہوئے پکارت تو بید عوت '' دعا'' مشر کا نہ ہے اور دعا کرنے والا شرک درعبادت کے عکم میں آجاتا ہے۔ قرآن مجید میں متعدد آیات میں اس دعا کے مشر کا نہ ہونے کا ذکر کیا گیا ہے اور اس کو منوع اور قابل مذمت قرار دیا گیا ہے:

ۊٙڡٙڹؾٞٮؙڠؙڡؘۼٳٮڵڡٳڶۿٵٳڂڗ؇ۘڹۯۿٳڹؘڶ؋ؠ؋؞ڣٙٳڹؖٛؠٵڝٙڛٵڹؙ؋ۼڹۘڗڗؚ۪ؠ؞ٳڹؖٞ؋ڵٳؽڣ۫ڸڂ

🗓 سورهٔ کهف آیت ۱۱



الکُورُون اللہ تعالیٰ کے ساتھ دوسرے معبود کو پکارتا ہے اس کے پاس کوئی دلیل نہیں ، سواتے اس کے نہیں اس کا حساب اس کے رب کے ہاں ہوگا بے شک کا فرلوگ بھی فلا ح نہیں پائیں گے ۔ قُلُ الْحَیٰ نُہمی یُتُ اَنْ اَعْبُ کَا الَّذِیْنَ تَنْ عُوُنَ مِنْ حُوْنِ اللَّهِ الَّا کہدد بھے دوکا گیا ہے کس سے کہ میں ان کی عبادت کر ول جن کوتم اللہ تعالیٰ کے سوا پکارتے ہو۔ وَقَانَ الْمَسْجِ کَ لِلْہُ فَلَا تَنْ عُوْا مَعَ اللَّهِ اَحْدًا الَّٰ اِنْتَ کَوْنَ مَعْدَ کَا اللَّٰ اللَّٰ اور بے شک سب مساجد اللہ تعالیٰ سے خص ہیں پس تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ کو او وَالَّذِيْنَ لَا يَکْ عُوْنَ مَعَ اللَّهِ الْحَدًا الَٰ اللَّٰ اللَٰ اللَٰ مَالِ ہُوالیٰ کَ سوا پکارتے ہو۔ اور وہ لوگ رواللہ تعالیٰ سے میں ان کی عبادت کر ول جن کوتم اللہ تعالیٰ کے سوا پکار تے ہو۔ وَالَّذِيْنُ لَا يَکْ عُوْنَ مَعَ اللَّهِ الْحَدَا الَٰ حَالَٰ مَعَالَٰ الْحَدَ الْمَ

دعائے مشرکانہ

السورة مومنون آیت ۲۱
 سورة انعام آیت ۵۹
 سورة انعام آیت ۸۱
 سورة جن آیت ۸۸
 سورة فرقان آیت ۱۸
 سورة رعد آیت ۱۹

المحرج المحرق: آساني پيام توحيد المحرج الم

اور جولوگ غیراللد کو پکارتے ہیں تو دہ ان کی پکارکا کو کی مثبت جواب نہیں دے سکتے۔ مگران کی مثال اس شخص کی ہے جو پانی کی طرف اپنے دونوں ہاتھوں کوجدا جدا بچسیلائے ہو کہ پانی اس منہ کے تک پہنچ جائے ، حالانکہ دہ بھی بھی اس تک نہیں پنچ گا۔ ذ<mark>ل کُمُ اللٰہُ دَبُّ کُمُ لَهُ الْمُلَكُ طوالَّنِ اِنْنَ تَدَ عُوُنَ مِنْ دُوْزِ ہِمَ مَا يَمُزِلِ کُوْنَ مِنْ قِطْطِ پُرِ شَ<sup>ا</sup>لَاً دوہ اللہ بی تمہارا پر دردگار ہے۔ اس کے لئے (اس کا سنات) کی باد شاہی ہے اور اس کے علاوہ تم جن کا پکارا کرتے ہو دہ تو ایک سمطی کے تصلی کے بھی مالک نہیں ہیں،</mark>

وَالَّلْذِينَ تَسْعُوْنَ مِنْ دُوْذِ ہولا يَسْتَطِيْعُوْنَ نَصَرَ كُُمْ وَلَّلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُوْنَ®<sup>[1]</sup> اور جنهيں تم خداوند تعالیٰ سے سوا پکارا کرتے ہودہ نہتمہاری مدد کر سکتے ہیں اور نہ ہی وہ اپنی مدد کرنے پر قادر ہیں۔ '' دعوت'' دعاما نگنا اور پکارنا غیر خدا کو کہ جن کا ان میں اور اس قشم کی دیگر آیات میں ذکر آیا ہے، یہ غیر خدا کی عبادت اور پرستش کی مثل ہے اور یہ شرک کامعنی دیتا ہے۔ فقط اس فرق سے ساتھ کہ غیر خدا کی عبادت فقط شرک درعبادت کا موجب بنی سے اور غیر خدا سے دعاما نگنا اور دیوت کر ماریم میں نہ شرک عبادی ہوجائے اور ممکن ہے شرک افعالی بن جائے۔

عبادت غيرخدا

غیر خدا کی عبادت ہر جگہ شرک کی دلیل ہے، لیکن غیر خدا کی دعوت ہر جگہ شرک کے معنی میں نہیں، کیونکہ ''عبادت'' کا معنی ہے پر سنت کر نااور ذات اقد س اللی کے علاوہ کو کی شخص یا کو کی شکی قابل پر سنت نہیں ہو سکتی لیکن ''دعوت'' کا معنی ہے پکار نااور بیفقط اس صورت میں شرک کی دلیل بنتی ہے جہاں اس کا تعلق تو حید کی ضد ہے ہو۔اگر دعوت کا موضوع اور اسکامتعلق تو حید کے خلاف نہ ہوتو دہ شرک وتو حید سے خارج ہوجائے گی۔

لوگ اپنے اجتماعی رابطے میں ہمیشہ ایک دوسرے کو پکارنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ اور مدد کے لئے یہ بلانا اور پکارنا ایک ناگز یرضر ورت ہے۔ چونکہ انسان کی اجتماعی زندگی کا سلسلہ اس کے بغیر نہیں چل سکتا، اس لئے اس کا شرک وتو حید کے مسئے سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

دعوت غيرخدا

قر آن مجید میں کوئی ایک مقام بھی ایسانہیں جہال''عبادت'' کی لفظیں غیر خدا کی پر سنش کے معنی میں استعال کی گئ ہوں اور اسلام نے اس کواللہ تعالی سے شرک قر ارنہ دیا ہو لیکن''دعوت'' کی لفظیں غیر خدا کو پکارنے کے معنی میں مردان خدا کی زبان سے

السورة فاطرآيت ١٣
السورة فاطرآيت ١٣
السورة اعراف آيت ١٩

ايت الكري: آساني پيام توحيد 🗧 🚓 🚓 🖓 🖓 🚓

مکرراً جاری ہوئی ہیں اورکسی شکل میں وہاں شرک وتو حید کی بحث کاعمل دخل نہیں ہوا ہے۔ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدُعُوْكَ لِيَجُزِيَكَ أَجُرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا الَّ اس لڑکی نے کہا تحقیق میراباب تتج بلار ہاہے تا کہ میں سیراب کرنے کی اجرت عطا کردے۔ ٳۮ۬ؾؙڞۼؚٮؙۅ۫ڹؘۅؘٙڵؾٙڵۏڹؘۼٙڸٙٵؘڂڽۊۜٵڸڗۜڛؙۅؙڶۑؘٮؙۼؙۅ۫ػؙۿڔڣٚٲڂ۫ڔٮػؙۿ<sup>ؚ</sup> جبتم بلندی پر چڑھے جار ہے تھے اور کسی ایک کومڑ کرنہیں دیکھتے تھے۔اور رسول ضم ہیں تمہاری آخری (صفوں) میں کھڑا يكارباتھا۔ فَمَنْ حَاجَتَكَ فِيُهِ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوُا نَنُ عُ ٱبْنَاءَ نَا وَٱبْنَاء كُمْ پس جوتمہارے ساتھا س بارے میں جھگڑا کرتا ہے بعداس کے کہتمہارے ہاں یقین آچکا ہےتواس سے کہہ دوآ ؤ ہم اپنے بیٹوں اور تمہارے بیٹوں کو پکارتے ہیں۔ لَا تَجْعَلُوا دُعَاء الرَّسُول بَيْنَكُمُ كَنُعَاء بَعْضِكُمْ بَعْضًا 4 اورتم رسول گوکار نے کوآیس میں ایک دوسر ے کو دیکار نے کی مثل نہ بناؤ۔ ان چارآیات میں'' دعوت'' کے مادے سے پدعوک۔ پیرعوکم ندع اور دعاءاستعال ہوئے ہیں،انسب میں غیر خدا کو پکارنا مراد ہےاوراس ایک مقام کابھی شرک دتو حید سے کوئی رابطہ بیں ہے۔ اللد تعالی نے ہمارے مورد بحث دونوں آیات میں غیر خدا کی''عبادت'' کوصریحاً شرک بنایا اور فرمایا کہ شرکین غیر خدا کی یرستش کرتے ہیں لیکن محمد بن عبدالو ہاب نے شفاعت طلبی کومستر دکرنے کے لئے ان دونوں آیات کی تفسیر میں'' دعوت'' اور'' سوال'' کورکھ د باادراس سے ایک غلط تغسیر اور ماطل نتیجہ برآ مدکرلیا ہے۔ ہیلی آیت میں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کا یہ قول نقل کیا ہے: ما نعب هم الإليقر بونا الى الله زلغي محمد بن عبدالوماب نے اس کی تفسیر میں یوں کہا:

> <sup>[]</sup> سورهٔ فصص آیت ۲۵ <sup>[]</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۱۵۳ <sup>[]]</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۱۱ <sup>[]]</sup> سورهٔ نور آیت ۲۳

واخبران ان المشركين يدعون الملائكة والانبياء والصالحين ليقربو هم الى الله زلغى ويشفعو الهم عندة اى طرح دوسرى آيت مي الله تعالى كافر مان يرب. ويعبدون من دتون اله مالا يضر هم ولا ينفعهم و يقولون هئولاء شفعاء نا عندالله عندالله فاخبرانه من جعل بينه وبين الله وسائط يسالهم الشفاعه فقد عبد هم واشرك دراصل ثمر بن عبدالوباب في ين يال رايا تما كه غير خداكو پكارنا سوفيمد فيرخداكى عبدت كر في ماوى ب- اى ليح وه زيجد ون كانفير " يون " سرك كرتار بااور آج تمى كل لوگ أنيس افكار ك بيرد كار بي وه اين غلط فكر كوتر آن تو حيد خيال كرتا بين اور دوسرول كوفر وشرك كار تكاب كي سبت و بين و

ان لوگوں سے پوچھنا چاہئے کہ اگرتم کسی نکائی کے گندے نالے میں گرجاؤاور ابھی زندہ ہویا اگرزلزلے میں تمہارے مکان کی حجت تم پر گر پڑے اور تم کسی ستون وغیرہ کے نیچے زندہ موجود ہوتو کیا وہاں فریاد نہیں کروں گے؟ اگرتم نے فریاد کی اورلوگ تمہاری مددکوآن پہنے تو کیا تم خودکو شرک قرار دے دو گے؟ اگرتم نے لوگوں کو مدد کے لئے نہ پکارااور اس گندے نالے کی تہ میں یا اس کھنڈر کے نیچے جان جان آ فرین کے حوالے کردی تو کیا ردگاہ خداوندی میں خودکوخود کشی کا مجرم نہیں بناؤ گے۔؟

#### عبادت غير خدااوردعوت غير خدا

غیر خدا کی عبادت اور غیر خدا کی دعوت میں باہم فرق ہے اور اسلام سے آگاہ مسلمان جانتا ہے کہ اگروہ مکان کے ملیے کے ینچے یاکسی پرانے کنویں کی تدمیس چند گھنٹوں کے لئے مقید ہوجائے تو جب تک وہ زندہ اور باہوش ہے، اسے عبادت برائے خدا ک فریضے کو انجام دینا چاہئے، اگر ایسی گھٹنائی میں بھی اس نے غیر خدا کی عبادت کی تو مشرک ہے۔لیکن اگر اسی حالت میں وہ غیر خدا کو پرا سے فرا نے کنویں کی تدمیس چند گھنٹوں کے لئے مقید ہوجائے تو جب تک وہ زندہ اور باہوش ہے، اسے عبادت برائے خدا ک فریضے کو انجام دینا چاہئے، اگر ایسی گھٹنائی میں بھی اس نے غیر خدا کی عبادت کی تو مشرک ہے۔لیکن اگر اسی حالت میں وہ غیر خدا کو پرا سے دفر یاد کر سے اور رہلذرا فرا دکومد دے لئے بلائے ۔تا کہ وہ اس کی کمک کریں اور اسے اس خطرے سے نکال لیں تو وہ جا ساہ کہ یہ قریا داور پکار نہ دفتط شرک نہیں بلکہ اگروہ لوگوں کو نہ پکارے اور خاموش رہے تا آئکہ مرجائے تو شرعاً عقلاً مستحق سز اوتو نیچ ہے۔ یہ بھی بتاد یا جائے کہ ایک غیر مشرکا نہ پکار وفر یاد مکن ہے صحیح اور عاقلانہ یا غیر صحیح واحقا نہ ہو۔مثلاً ایک بیار اپنے درد کی تسکین اور بیاری کے علاق کے لئے ماہر ڈاکٹر کو پکار تا ہے اور ایک دوسر ایمان ہے علام سے تکا لیک ہوں اور دی تا ہے۔ اور بیاری کے علاق کے ماہر ڈاکٹر کو پکار تا ہے اور ایک دوسر ایمان سے علاق کے لئے ایک فالگیر نہوی اور دول کو تو تہ ہے۔ المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى الم

ان کواللد تعالیٰ کی ربوبیت میں شریک تسلیم کیا ہے۔لیکن طبیب کودعوت دینا اور پکارنا ایک صحیح اور عاقلان عمل ہے، جب کہ فالگیر نجومی اور رمال کو پکارنا ایک غیر صحیح اور احمقانہ اقدام ہے۔

۲ قرآن کی مدد سے آیت کریمہ سے میاستفادہ ہوتا ہے کہ شرکین اپنے باطن میں اس امر کی خواہش رکھتے تھے کہ خداوند تعالیٰ کے نزدیک ہوں ، لیکن اس کے لئے انہوں نے میہ سو چاہمارے اس ہدف کے حصول کا راستہ معبودوں (بتوں) کی عبادت کرنا ہے۔ ہاں تو بجائے اس کے کہ وہ خداوند تعالیٰ سے اپنے باطنی میلان کا اظہار بلا واسطہ دعا یا طلب کے ذریعے کرتے ، انہوں نے ان خداؤں کی پرستش کا راستہ اختیار کرلیا۔ پھر کہنے لگے کہ ہماری ان بتوں کی عبادت کا مقصد سوائے اس کے اور کچھ بیں کہ میہ میں اللہ توالیٰ کے قریب کریں گے۔ گویاان مشرکین کی نظر میں اس عبادت اور تسقر ب خدا کے در میان ایک خاص قسم کا حقیق رابطہ موجود ہے۔ لیں بقول ان کے اگر مشرکین عبادت کے قریفے کو انجام دیں تو یہ معبود 'نہت' بھی اپنے وظیفے کو انجام دیں گے اور ان کو خداوند تعالیٰ کے نزدیک کردیں گے۔

حقيقى راه سے انحراف

محمد بن عبدالو ہاب نے جو''عبادت'' کا معنی'' دعوت'' کر کے ایک غلطی کواپنا یا تواب نا گزیر ہو گیا کہ وہ آیت کی تفسیر میں حقیقی راہ سے اخراف کا شکار ہوجائے۔ چنانچہ اس نے کہا

واخير ان المشركين يدعون الملائكة ولانبياء والصالحين ليقر بوهم الى الله زلفى ويشفعولهم عنده

کہاللہ تعالیٰ نے اس آیت میں بتایا ہے کہ کہ شرکین فرشتوں۔ پیغمبروں اورصالحین سے دعا د درخواست کرتے تھے کہ دہ ان کو خداوند تعالیٰ کے نز دیک کریں اور درگاہ الہی میں ان کے لئے شفاعت کریں۔ حالانکہ آیت کریمہ میں تو اس دعوت۔ دعا اور درخواست دغیرہ کا کوئی تذکرہ ہی نہیں آیا ہے۔

۳ اس آیت کا مطلب میہ ہے کہ جوکوئی شکی یا شخص کوخداوند تعالیؓ کے سواا پناولی تسلیم کرے اور پھر پرودگار عالم کا تقرب حاصل کرنے کی نیت سے اس شکی کی عبادت کرنے لگے تو دہ مشرک ہے کہ کین آیت کریمہ میں فرشتوں ۔انبیاءوصالحین کا نام نہیں لیا گیا۔ **شفاعت طلبی کی مخالفین** 

مگر محمد بن عبدالو باب چونکه مردان خدا سے شفاعت کی درخواست کرنے کا مخالف ہے اور چاہتا ہے کہ اس آیت سے اپنے نظریئے کے اثبات کا فائدہ اٹھائے۔اس لئے اس نے ایک طرف سے تون نعبد ہم' کا معنیٰ' بیتون' بنادیا اور دوسری طرف غیر خداک عنوان میں فقط ملائکہ۔انبیاءاور صالحین کا نام لیا ہے۔ پھر اس سے نتیجہ نکالا ہے کہ اگر مسلمان پیغمبرا کرم ؓ۔دیگرانبیاء۔ملائکہ اور صالحین ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من اي اي مخت الكرى المانى پيام توحيد من اي اي مخت الكرى الكرى الكرى الكري الكري الك

سے شفاعت کی درخواست کریں تو مشرکین کی روش کے پیردکار جاتے ہیں، کیونکہ قرآن کریم نے اس روش کو مذموم قرار دیا ہے۔ بالفرض اگر حمد بن عبدالو ہاب کی بات کوتسلیم کر لیا جائے کہ اولاً تو آیت میں آنے والے'' عبادت' کے لفظ کو'' دعوت' معنی میں لیا جائے، ثانیاً غیر خدا سے مراد ملائکہ۔ پیغیبران اور صالحین مان لئے جائیں لیکن پھر بھی حمد عبدالو ہاب کا نظر بید ثابت نہیں ہو سکتا اور اس سے مقربین درگاہ خدا سے شفاعت طلی کو ایک مشرکا نہ تک اور مشرکین کی روش کی پیروی قرار نہیں دیا جا سکتا ہے کو نکہ قرآن مجید کی ایک دوسر کی آیت میں یوں ارشاد ہے۔

ۅؘٙڵڲ۬ؠؙڸؚڮؙٳڷۜڹۣؿؙڹؽڮؘٮٛٷڹؘڡؚڹٛۮۅ۫ڹؚ؋ٳڶۺۧڣؘٵۼؘ؋ٙٳڵۜٳڡؘڹٛۺؘۿٮؘؠٳؗڮ۬ؾٞۅؘۿ؞ٝؾۼڶؠؙۅ۫ڹؘ۞<sup>ؚ</sup>

اور جن کووہ لوگ خداوند تعالیٰ کے سوا شفاعت کے لئے پکارتے ہیں وہ کوئی حق شفاعت نہیں رکھتے ۔مگر شفاعت کا حق اس کو حاصل ہے جوحق وتو حید کی شہادت دےاور اس کا بیاعتر اف بصیرت وآگا ہی کی اساس پر ہو۔

اس آیت میں وہ دونوں لفظ صراحتاً استعال ہوئے ہیں جومحہ بن عبدلو ہاب کے استدلال کی بنیاد ہیں۔ یعنی'' بیعون'' اور ''شفاعت'' ہاں واضح ہے کہ ملائکہ۔انبیاءاورصالحین سبھی شہداخق ہے۔(حق کی شہادت گہری بصیرت کے ساتھ دیتے ہیں۔ پس وہ اس آیت کا کامل مصداق ہیں )

محمد عبدالو پاب کی نگاہ میں جس قدر خصوصیات اوجزئیات کمحوظ تصیں اور سابقہ آیت میں وہ صراحت کے ساتھ موجود نہ تھیں، وہ اس آیت میں بڑی صراحت کے ساتھ موجود ہیں۔لیکن ان کا نتیجہ پہلی آیت کے اس نتیج کے بالکل برعکس برآ مدہوا ہے جو تحمد بن عبد لا و پاب نے برآ مدکیا تھا۔ بیآیات اپنے اندر دو مطالب رکھتی ہے۔ایک لوگوں کا شفعاء سے شفاعت کی درخواست کرنا اور دوسر شفعاء کا شفاعت کی صلاحیت رکھنا۔ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے شفاعت طلب کرنے کے مسلے پر بلاوا سطہ کو کی بات کی اور سریا نقی یا

#### شفعاءكي صلاحيت

اس آیت کاارشاد ہے: غیر خدا سے شفاعت طلب کرنااس جہت سے غیر صحیح ہے کہ مشرکین کے شفعاء بت درخت اور حیوان وغیرہ کی قشم سے ہیں جو شفاعت کا حق نہیں رکھتے اور شفاعت کے مالک نہیں ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ شہادت تو حید دینے والوں اور اپنے اس اقر ار میں معنوی بصیرت وآگا ہی کواساس بنانے والوں کواس حکم سے مستقنی کر رہا ہے۔ یعنی بیگر وہ حق شفاعت رکھتا ہے اور اس میں شک نہیں کہ ان صفات کا عالی ترین مصداق ملا نکہ۔ انہیا ءاور صالحین ہیں۔ ہاں وہی ہیں جن کو محمد بن عبدالو ہا آیت کے ذیل میں نامزد کیا اور اس شفاعت طلب کرنے کو مشرکان نیم کی مستقنی کر رہا ہے۔ یعنی بیگر وہ حق شفاعت رکھتا ہے اور با الفاظ دیگر قبل از اسلام کئی صد یوں تک لوگوں کی روش ریتھی کہ وہ مختلف قشم کی اشیاء سے شفاعت طلبی کرتے اور انہیں

🗓 سورهٔ زخرف آیت ۸۲

الله المراجع المرحيد المراجع المحتج المحت

ا پناشفیع بناتے تھے۔ پچھلوگ بت، درخت یا حیوان کوشفیع بناتے اور پچھ حضرت علیمیؓ ۔حضرت عزیر اور ملائکہ کوشفیع بناتے اوران سے شفاعت کی درخواست کرتے۔

ان کا بیمل مکتب تو حیدی اور اسلامی تربیتی نظام میں دولحاظ سے قابل تحقیق تھا، ایک بیر کہ کیا غیرخدا سے شفاعت طلی صحیح ہے پانہیں؟

دوسرايد كولوكول في جنهين شفع بناركها بوده شفاعت كى صلاحيت ركھتے ہيں يانہيں؟ چونكه پہلاسوال دوسر بسوال سے مربوط تها، يعنى شفاعت طلى كى صحت وعدم صحت شفيع كى صيلا حيت وعدم صلاحيت سے مربوط ب، اس لئے قرآن شريف نے اس آيت ميں سيدها شفاعت طلى پر تيمر ەنہيں كيا - بلكه دوسر بسوال كا جواب ديا بے اورلوكوں كى شفعاء كودوگرو ہوں ميں تقسيم كرديا ہے، ايك گردہ شفاعت كى صلاحيت ركھنے والا اور دوسر اصلاحيت ندر كھنے والا - چنانچە اس انداز سے قرآن مجيد نے پہلے سوال كالى جواب دي ديا ہے -يست قرآن مجيد نے پہلے سوال كالى جواب دي ديا ہے -ولا يحاك الذي نديں عون من دونه الشفاعة ولا يحاك الذي نديں عون من دونه الشفاعة

وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ جنہیں شفاعت کے لئے پکارتے ہیں،وہ شفاعت کے مالک نہیں ہیں اور حق شفاعت نہیں رکھتے ۔

جوما لك شفاعت نهيس

آیت کا یہ جملہ کممل وضاحت اور صراحت کے ساتھ لوگوں کو سمجھا رہا ہے کہ تمہمارے منتخب کردہ یہ شفعاء جو جمادات۔ نباتات۔ حیوانات اورانسان ہیں، یہ شفاعت کے مالک نہیں اور نہ ہی درگاہ الہی میں شفاعت کر سکتے ہیں۔ نیز بالواسطہ انہیں یہ بھی بتایا جارہا ہے کہ اس قسم کے موجودات سے شفاعت کے مالک نہیں اور نہ ہی درگاہ الہی میں شفاعت کر سکتے ہیں۔ نیز بالواسطہ انہیں یہ بھی بتایا شخص سے درخواست کرے کہ وہ اسے اعلیٰ ریاضی کا درس پڑھاتے۔ یا کوئی کسی بھو کے نادار اور بے حلفا فقیر سے مطالبہ کرے کہ دہ اسے دولت کے انبار عنایت کرے کہ وہ استاعلیٰ ریاضی کا درس پڑھاتے۔ یا کوئی کسی بھو کے نادار اور بے حال فقیر سے مطالبہ کرے کہ دہ اسے دولت کے انبار عنایت کرے یا اس سے درخواست کرے کہ فلال عظیم ترین محک کو میر رحق میں واگر ار کردے۔

الامن شهر ب**الحق وهم یعلمون** گرده که جو<del>ن</del>ق کی شهادت د بےاوراس کا آگاه دعالم ضمیراس کی شهادت ک ساتھ ہم آ ہنگ ہو۔ (یعنی ظاہر وباطن ایک ہو)۔

**جوش فاعت کے مالک ہیں** آیت کا بیہ جملہ بھی بلاداسطہادر یوری صراخت کے ساتھ ہیہ بات سمجمار ہاہے کہ مقربین درگاہ الہی شفاعت کے مالک ہیں ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من اي اي مخت الكرى المانى پيام توحيد

اور حق شفاعت بھی رکھتے ہیں۔ اس سے بالوا سطہ یہ کلتہ بھی کھل جاتا ہے کہ لوگوں کا ان ہستیوں سے شفاعت کی درخواست کرنا۔ ناجائز اور بے ہودہ نہیں ہے۔ پس اگر محمد بن عبدالو ہاب کے نظریئے کے مطابق اولیاء اللہ سے شفاعت طلب کرنے سے شرک ہوتا تو اب مناسب مقام تھا کہ جب اللہ تعالیٰ نے شہداء حق کو مالک شفاعت بتا دیا تو لوگوں کو ان سے شفاعت طلب کرنے سے منع کر دیتا اور صریحاً کہ یہ دیتا کہ تمہارا اور تمہارے بزرگان کا ان مقرب درگاہ خدا ہستیوں سے شفاعت طلب کرنے سے منع کر دیتا اور صریحاً کہ یہ دیتا کہ تمہار ااور تمہارے بزرگان کا ان مقرب درگاہ خدا ہستیوں سے شفاعت طلب کرنے سے منع کر دیتا اور اللہ تعالیٰ اس کے برعکس ان کے خق شفاعت رکھنے کہ تعا ہ میتوں سے شفاعت طلب کرنا ایک ناروا اور مشر کا نیم ک ہے۔ نہ یہ کہ کے متن میں ' پیرمون' کے آجانے سے معلوم ہور ہا ہے کہ شفاعت کے تعلم کی ضرورت اس معا شرے کی ایک اہم ترین ضرورت ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کے اور شفاعت رکھن کا میں بھی تعلی کہ میں سکوت اختیار کرے۔ جب کہ آیت البتہ سیا مریا در ہے کہ مردان خدان خدان کی شفاعت میں بھی محل شفاعت کا میں معا شرے کی ایک اہم ترین ضرورت ہے۔ وکھن میں ' پیرمون' کے آجانے سے معلوم ہور ہا ہے کہ شفاعت کے کھم کی ضرورت اس معا شرے کی ایک اہم ترین ضرورت ہے۔

اور شفاعت نہیں کرتے مگرانہیں کے لئے جن کواللہ ( تعالٰی ) نے پیند کیا ہو۔

قابليت شفاعت

یعنی وہ لوگ جومعنوی اعتبار سے موحداور یکتا پرست ہیں اوران کا ایمان اللہ تعالیٰ کو پسند ہے، ان میں صرف یہی نقص ہے کہ وہ گنا ہوں سے آلودہ رہے۔اگر وہ شفاعت کی درخواست کریں توممکن ہے کہ قبول ہوجائے اور بیلوگ مردان الٰہی کی شفاعت ک سائے تلے آجائیں۔اور عذاب خداوندی سے نجات پالیں۔ورنہ جومشرک ہیں اور حضرت عیسیٰ یا دیگر مقربان الٰہی بزرگان کو معبود مانتے اوران کی عبادت کرتے ہیں، وہ اس قابل نہیں ہیں کو حضرت عیسیٰ یا دیگر مردان خدا ان کی شفاعت کر میں اور ان کی میں میں میں کر اور سے اور کی مقامی کے شرک کرنانا قابل عفو گناہ ہے۔

ٳؚؾؘۜٳڶڽ<sub></sub>ؘڐڮڹۼۜڣۯٲڹؙڲ۠ۺڗؘڮڹ؋<sup>ؚ؆</sup>

۸ دوسری آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ۔مشرکین اللہ تعالیٰ کے سواالیں اشیاء کی عادت کرتے ہیں جوان کے فقع یا نقصان پر قادر نہیں ہیں اور کہتے ہیں کہ بیہت درگاہ خداوندی میں ہمارے شفیع ہیں ۔ بیآیت بھی دومطالب پرمشمل ہے۔ایک بیہ کہ شرکین چند خود ساختہ اور بے اثر معبودوں کی عبادت کرتے ہیں ۔ دوسرےان مشرکین کی زبانی بیہ بات نقل کی ہے کہ بیہ معبود اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارا شفیع ہیں ۔

سابق میں ہم نے داضح کیا ہے کہان لوگوں کے شرک کا سبب اس آیت کے پہلے حصے میں بیان ہوا جوغیر خدا کی عبادت کرنا ہے۔ آیت کے دوسرے حصے میں ان کا ان معبودوں کو شفیع سمجھنا، ان کے شرک درعبادت کے تحقق میں بنیادی دخل نہیں رکھتا، بلکہ یہ تو

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ انبیاءآیت ۲۸ <sup>۳</sup> سورهٔ نساءآیت ۴۸

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتى المحتي المحتي

ان کی مشرکا نہ عبادت کے محرکات میں سے ایک محرک ہے۔

شرككاسب اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن مجید میں مشرکین کے بارے میں آنے والی متعدد آیات میں غیرخدا کی عبادت کا شرک کے اصل سبب کے طور پر ذکر کیا گیا ہے۔ یعنی آیت کے پہلے جھے کا بیان بکثر ت دہرایا گیا ہے۔ لیکن دوسرے جھے کا بیان کہ <sup>ج</sup>س کا ان بتوں سے شفاعت طلبی سے تعلق ہے،ان تمام آیات میں اس کا نام تک نہیں لیا گیا۔ قُلْ آتَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَّلَا نَفْعًا ﴿ وَاللهُ هُوَالسَّبِيعُ الْعَلْنُهُ () (مشرکین سے کہو): ۔ کیاتم اللہ تعالی کوچھوڑ کرانیں چیز وں کی عبادت کرتے ہوجو نہ تمہارےضرر کی ما لک ہیں اور نہ نفع ک\_اوراللد تعالیٰ ہی سنےوالا اور جاننے والا ہے۔(یعنی فقط اللہ تعالیٰ ہی قابل عبادت ہیں)۔ قَالَ أَفَتَعُبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَّلَا يَخُرُّ كُمْ أَفِّ لَّكُمْ وَلِمَا تَعُبُنُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ < اَفَلَا تَعْقِلُونَ ® T (حضرت ابراہیمؓ نے مشرکین سے ) کہا! کیاتم غیرخدامیں سے ایسی اشیاء(بتوں ) کی عبادت کرتے ہوجو نہتہیں کچھ فائدہ دے سکتے ہیں اور نہتمہیں ضرر پہنچا سکتے ہیں۔افسوس ہےتم پر!اوران پرجن کی تم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کرعبادت کرتے ہو، کیا تم اپنی عقل ے کا منہیں لیتے ہو؟ کیاا بنے کام **میں قوت فکر سے فائد ہ**نہیں اٹھاتے ہو؟ وَيَعْبُلُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعْهُمُ وَلَا يَضُرُّهُمْ • وَكَانَ الْكَافِرُ عَلى رَبِّه ظَهِيرًا مشرکین اللہ تعالیٰ کےسواالیمی چیز وں کی عمادت کرتے ہیں جو نہ انہیں نفع دے سکتی ہیں اور نہ نقصان پہنچاسکتی ہیں۔ بیہ (نادان) کافر ہے جوخدادند تعالی ہےروگردانی کرچکا ہےاور حکم خدا کو پیٹےد کھاچکا ہے۔

غیرخدا کی عبادت موجب شرک ہے

ان آیات اوران کی مثل دیگر آیات سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ شرک درعبادت کی اصل غیر خدا کی پرستش کرنا ہے۔جو شخص اس

سورهٔ مانده آیت ۲۹
 سورهٔ انبیاء آیت ۲۹ ۷۰۰
 سورهٔ فرقان آیت ۵۵

التحديق المري: أساني بيام توحيد في المحمد المحم

ناجائز عمل کوانجام دے اور غیر خدا کی عبادت کرے وہ مشرک ہے۔خواہ اس کے اس عمل کا محرک شفاعت کی طمع ہو یا تقرب خدا کی خواہ ش یا کوئی بھی دوسرا نفسیاتی عال ہو۔خلاصہ میہ کہ دوسری آیت میں بیان کر دہ مشر کمین کا شرک ان نے غیر خدا کی عبادت کرنے کی وجہ سے ہے نہ اس وجہ سے کہ دوہ اپنے معبودوں سے شفاعت کی توقع رکھتے تھے۔ لیکن جب محمد بن عبد الوہاب نے چاہا کہ غیر خدا سے شفاعت طلی کو شرک ثابت کرے اور اس کی درخواست کرنے والے کو مشرک کہتے تو اس دوسری آیت کو یوں تفسیر کی:۔ مشرک کہتے تو اس دوسری آیت کو یوں تفسیر کی:۔ واشیر کے مہد و دالت ان الشفاعة کہ کھا لیلہ ترجمہ: اللہ تعالی نے خبر دی ہے کہ جو کوئی بھی اپنے اللہ تعالی کے درمیان ایسے واسطے قرار دے گا جن ساتھ مشرک کہتے تو اس خیر دی ہے کہ جو کوئی بھی اپنے اللہ تعالی کے درمیان ایسے واسطے قرار دے گا جن میں تحرین اللہ میں جعل ہیں نہ وہ یہن اللہ و سائط یس تلھ میں الشفاعة فقیں عبل بھی

تفسير بالرائح

مقام تعجب ہے کہ محمد بن عبدالوہاب نے بیہ جرائت کیونکر کی اور اس طرح اپنے آپ کو اس پر آمادہ کیا کہا پنی رائے کے مطابق آیت کی تفسیر کرڈالےاور اللہ تعالیٰ کی طرف ایسے مطالب کومنسوب کرد ہے جواس نے نہیں فرمائے۔

جوبات اس آیت کی تیز دھارنوک کانشانہ ہے اور جس کی اللہ تعالیٰ نے صریحاً اطلاع بھی دی، وہ یہ ہے کہ شرکین غیر خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ اس کے بعد ذات اللی نے مشرکین کے ایک قول کی خبر بھی دے دی، یعنی وہ کہتے ہیں کہ یہ ہمارے شفیع ہیں۔ گو یا مشرکین این معبودوں کے بارے میں این دلوں میں ایک وہم پالے ہوئے تھے کہ ان کی عبادت کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ یہ بت درگاہ اللی میں ان کی شفاعت کریں گے۔ لیکن محمد بن عبد الو ہاب نے آیت کر بہ کو این اصلی راستے سے تبدیل کردیا اور غیر خدا کی عبادت کرنا جو آیت کا حساس ترین مکنہ اور اس کی تیز دھارنوک کا اصلی نشانہ تھا، اس کی طرف بالکل دیکھا ہی نہیں اور اپنی گفتار کا سارا زور شفاعت پر صرف کرتے ہوئے یوں کہہ دیا:۔ جو کوئی بھی وسائط سے شفاعت کی درخوا ست کرے گا اس نے اپنے اس محمل سے ان

سوال یہ ہے کہ کیا محمد بن عبدلا وہاب کی نظر میں غیر خدا کی جوعبادت مشرکین کے شرک کا سبب ہے، کیا وہ یہی ان سے شفاعت کا طلب کرنا ہے؟ حالانکہ اگرا بیا ہوتا تو اللہ تعالیٰ مسکہ شفاعت کو جومشر کین کا ایک مقولہ ہے۔ کبھی بھی ان کی عبادت پر عطف نہ کرتا، کیونکہ ادبی لحاظ سے ہر معطوف معطوف علیہ کا غیر ہوتا ہے۔ نیز جیسا کہ عرض کیا گیا کہ قرآن مجید نے اپنی ان متعدد آیات میں جومشرکین کے بارے میں آئی ہیں، غیر خدا کی عبادت کا نام تولیا ہے لیکن شفاعت کا نام تک بھی نہیں لیا۔ ايت الكرى: أسمانى پيام توحيد المحق المحيج المحتج الحق المحتج المحتج الحقي المحتج الم

محمد بن عبدالو ہاب اینے ''<sup>یسط</sup>ہم'' کے جلے میں کہتا ہے:۔اللد تعالیٰ نے اس آیت میں بی خبر دی ہے کہ شرکین ان وسائط سے شفاعت کی درخواست کرتے تھے لیکن بیر بات سجین پیس آتی کہ اس نے بیسوال اور درخواست کرنا آیت کے س مقام سے نکال لیا ہے؟ کیا اس کے خیال میں شفاعت کے بارے میں سو چنا اس کے لئے درخواست کرنا ہوتا ہے یا پھر جس طرح اس سے پہلی آیت میں اس نے'' یعبد ون''کامعنی'' بیرعون'' کیا ہے، اس نے اس آیت میں بھی ای قشم کی غلطی کو دوہرایا ہے۔ محمد بن عبدالو ہا ب کا کہنا ہے: اللہ تعالیٰ نے بتایا ہے کہ جوکوئی اپنے اور خداوند تعالیٰ کے درمیان وسائط قرر ارد کے اور ان سے شفاعت کی درخواست کر اس نے اس نے کہ پر سیش کی اور خداوند تعالیٰ کے درمیان وسائط قرر ارد کے اور ان سے شفاعت کی درخواست کر اس نے اس نے کی پر سیش کی اور خداوند تعالیٰ سے شرک کیا۔

ممکن ہے شرک کی علت شفیع بنانا ہو یا اس جعلی شفیع سے شفاعت کی درخواست کرنا ہو یا شفیع بنانا اور اس سے شفاعت کی درخواست کرنا یہ دونوں مل کر مجموعی طور پر شرک کا سبب ہوں۔ اگر تحمد بن عبد الو ہاب ان تین صورتوں میں سے سی ایک کو بھی مستقل طور پر شرک کا موجب قرار دیتو ہر اس کے لئے ایک اور چوتھی صورت فرض کر کے بھی درمیان میں لا سکتے ہیں۔ وہ سے ہے کہ اگر شفیع اللہ توالی کی طرف سے بنایا ہوا ہوا در اس کی شفاعت با ذن خدا ہوتو کیا ایسی ہستی سے شفاعت کی درخواست کرنا بھی ہیں۔ وہ سے ہے کہ اگر شفیع اللہ توالی کی طرف سے بنایا ہوا ہوا در اس کی شفاعت با ذن خدا ہوتو کیا ایسی ہستی سے شفاعت کی درخواست کرنا بھی شرک قر جب کہ شفاعت طلب کر نے والا موحد ہو۔ کیا ایک قائل تو حید مردمون اگر خدا کے بنائے ہوئے کس شفیع سے شفاعت کی درخواست کر یہ تو اسے اس شفیع کی پرستش قر ار دیا جا سکتا ہے؟ اگر محمد بن عبد الو ہاب کا جواب یہ ہیں بھی مثبت ہوتو ہمارا سوال سے ہوگا کہ اس نظر یے پر آریت کا کون سا حصہ دلالت کرتا ہے۔؟ محمد بن عبد الو ہاب کا جواب یہ ان بھی مثبت ہوتو ہمارا سوال سے ہوگا کہ اس کے سے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف نے بی ترک قر ار دیا جا سکتا ہے؟ اگر محمد بن عبد الو ہاب کا جواب یہ ان کی میں شفیع ہے شفاعت کی درخواست

آ خرمیں محمد بن عبدالوہاب اپنی گفتگو کے اثبات کے لئے کہتا ہے ( شفاعت ساری اللہ تعالیٰ سے خاص ہے، یہاں وہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کی طرف اشارہ کررہا ہے ) قُلُ يِّلِّلِحِ الشَّفَاعَةُ جَحِيْحًا ط<sup>ِ</sup>

جبکہ بیہ جملہ قرآن مجید میں ان لوگوں کے عقائد کارد کرنے کے لئے آیا ہے جو یہ خیال کرتے ہیں کہ درگاہ الہٰی میں شفاعت کرناایک بے قاعدہ اورغیر منظم معاملہ ہے۔ یعنی ہرایک اپن طبعی خواہش کے مطابق جسے چاہے شفیع بنالے کہ اگر چاہے توایک

🗓 سورهٔ زمرآیت ۴۴

غلط تتبجه كيري

ذابي نظريه

المحي المري: آساني پيام توحيد محي المحيج المحيد المحيج المحيج المحيد المحيج ا

ب ان اور غیر مستحق کوا پناشنی بنالے سید جملہ ان لوگوں کے رد میں نہیں کہ جو ان ہستیوں سے شفاعت چا ہے ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے منتخب فر ما یا اور انہیں اپنی درگاہ میں شفاعت کرنے کا اذن دے رکھا ہے۔ کیونکہ ایسی شفاعت طلمی اس آیت کے منافی نہیں ، بلکہ وہ تو اس آیت کا حقیقی مصداق ہے۔ خلاصہ کلام میہ ہوا کہ ہماری ان توضیحات کے بعد واضح ہو گیا کہ ان زیر بحث آنے والی ہر دو آیا ت اس آیت کا حقیقی مصداق ہے۔ خلاصہ کلام میہ ہوا کہ ہماری ان توضیحات کے بعد واضح ہو گیا کہ ان زیر بحث آنے والی ہر دو آیا ت میں مشرکین کی جو گفتگو ذکر ہوئی ہے، اس کو تبحضے میں بعض علماء عامہ نے غلط در غلط داستہ اختیار کیا ہے۔ انہوں سے اس کی غلط تفسیر کرتے ہوئے بینتیجہ زکالا ہے کہ غیر خدا سے شفاعت کی درخواست کر نا اس شفیع کی عبادت کرنا ہے اور جوکوئی بھی کسی سے شفاعت کی درخواست کرے، اس نے اس کی عبادت کی ہے اور اپنے اس عمل سے خدا کے ساتھ شرک کیا ہے۔ خواہ دہ شفاعت کی مالحین و مقربین درگاہ الہی ہی کیوں نہ ہوں کہ جنہیں رب العزت کی طرف سے شفاعت کر اور ہوئی ہوں کی ہو کہ ہو کہ ہو کی ہو کہ ہوں ہے اس کی خلط تفسیر



ساتوس تقرير



بسم اللہ الرحمن الرحيم ق**ال اللہ العظیم کف کتابہ یعُلَمُ مَابَیْنَ اَیْدِیْہِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ ،** <sup>[1]</sup> <sup>(1)</sup> <sup>(1</sup>

اب" یعلمہ مابین ایں یہمہ ولا خلفہمہ" کے جملے کے ساتھ باری تعالیٰ کے علم کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا:۔قابل عبادت خداوئی ہوسکتا ہے جوتما م ارضی وسادی موجودات کا عالم ہو، جو کچھاو پر گزر چکا ہے یا مستقبل میں ان پر گزرنے والا ہے، اس سے آگاہ ودانا ہو۔ دریافت طلب بات یہ ہے کہ علم الہی اور ذات شفاعت کے مابین کیار بط ہے؟ اللہ تعالیٰ نے آیت الکرس میں کیوں مسکہ شفاعت کے بعد علم الہی کے بارے میں گفتگو فرمائی ہے؟

اس سوال کے جواب میں ابتداء علم اللی کے شفاعت کے ساتھ ارتباط کو واضح کیا جائے گا، بعد از ال بیر گفتگو ہوگی کہ معبود برخق خداوند تعالی کے علم پراغتقادر کھنا بھی اسلام کے بنیادارکان تربیت میں سے ایک رکن ہے اور صحیح عبادت اور صالح اعمال کا جراء کا ضامن ہے۔ اللہ تعالی نے آیت الکرس میں مسکلہ شفاعت کی طرف اشارہ کرنے کے بعد اپنی ذات کے جامع اور کامل علم کے بارے میں سخن پردازی فرمائی:۔

من ذال الى يشفع عن ١٧ باذنه يعلم ما بين ايد يهم وما خلفهم

🗓 سورهٔ بقره آیت ۲۵۵

علمالهي

التي الكرسي: آساني پيام توحيد 🚽 🕉 🚓 ايت الكرسي: آساني پيام توحيد 🚽 🖓 🚓 ايت الكرسي: آساني پيام توحيد 🔰

شفاعت اورعکم الہی کاربط آیت الکری کی مش ایک اور آیت بھی ہے جس میں اسی طرح خداوند تعالیٰ نے مسئلہ شفاعت کے متعلق مشر کمین کا قول نقل فرمایا اور پھراستفہام انکاری کی شکل میں اپنے علم کے متعلق فرمایا ہے۔

وَيَعُبُلُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَخُرُّهُمُ وَلَا يَنْفَعُهُمُ وَيَقُوْلُوُنَ هَؤُلَاءِ شُفَعَ آؤُنَاعِنَ لَ اللهِ \* قُلُ آتُنَبِّؤُنَ اللهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّلْوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ \* سُبُحْنَهُ وَتَعْلى عَلَ يُشُر كُوُنَ®<sup>[1]</sup>

مشرکین خداوند تعالی کے سواایسے (بتوں دغیرہ) کی عبادت کرتے ہیں جو نہ تو انہیں نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ ہی فائدہ دے سکتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ بیر بت درگاہ الہی میں ہمارے شفعاء ہیں۔ اے رسول ! ان لوگوں سے کہہ دو۔ کیا تم اپنے اس تل کے ذریعے اللہ تعالی کو آسان وزمین کے امور میں سے ان کی اطلاع دینا چاہتے ہوجنہیں وہ نہیں جانتا۔؟ حالانکہ اللہ تعالی اس سے پاک و برتر ہے جس کوہ ہاس کا شریک بناتے ہیں۔

درگاہ خداوندی میں اس کی اجازت کے بغیر کوئی بھی شفاعت کرنے کی قدرت نہیں رکھتا۔ یعنی شفیع کا انتخاب تمہارے اختیار کی بات نہیں اور کسی کوحق حاصل نہیں کہ وہ خود سرا نہ طور پر اپنی خواہش سے کسی کواپنے اور خدا کے درمیان شفیع بناڈالے، کیونکہ شفاعت کاکلمل اختیار خود ذات اقد س الہی کے ہاتھ میں ہے۔

ۊؙڵ<u>ڗ</u>ۨڵؠۅٳڶۺۜڣؘٵۼۘڎؙۼۄؽؘؘؘؚؖۜٵ<sup>ؚ؆</sup>

اس ذات اقدس کواختیار ہے جسے شفیع کے طور منتخب فر مائے ، یہ قابل فخر منصب وہ جسے چاہے عطا کرےاورا سے شفاعت

<sup>[]</sup> سورهٔ یونس آیت ۱۸ <sup>[]</sup> سورهٔ زمر آیت ۱۹۴۴ المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي الم

کرنے کااذن مرحت فرمادے۔

لوگوں کو میہ بات سمجھانے کے لئے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے اس خصوصیت کا ثابت ہونا بھی بلا دلیل نہیں، آیت الکرسی میں فرما تا ہے:۔ وہی شفاعت کی اجازت بخشاہے جوان ارضی وسادی تمام موجودات کی صلاحیتوں اورلیا قتوں سے کمل طور پر آگاہ ہے، جب کہ شفعاء تو خود انہیں ارضی وسادی موجودات کا حصہ ہیں ۔ غرینز وہ خدا اذن شفاعت عطا فرمانے والا ہے جو ظاہر و باطن ۔ گزشتہ وآئندہ ۔ آغاز وانجام ۔ مشہود دوغیر مشہود اور آگ پیچھے ۔ غرض میہ کہ شفعاء اور مشفوع کے پورے اوضاع واحوال سے آشااور پوری طرح آگاہ ہے۔

دوسری آیت میں استفہام انکاری کے انداز اور ذراسخت پیرائے میں فرما تا ہے:۔ یہ جوتم خودسر اندا نداز میں کچھ چیز وں کو شفیع بنا لیتے ہواور ان کی عبادت بھی کرنے لگتے ہو، کیاتم سمجھتے ہو کہ زمین وآسان کی کوئی شکی اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ ہے۔اب چاہتے ہو کہ اپنی اس غلط روش کے ذریعے اپنے پروردگار کو کچھا طلاعات بہم پہنچا وَ؟ یعنی اگر تمہارے منتخب کردہ شفعا ء شفاعت کے لائق ہوتے تو خداوند کریم انہیں ضرور شفاعت کے لئے منتخب کر لیتا۔

شفع بدايت

قر آن مجید میں شفاعت کا ایک نمونہ اور شفاعت کے علم الہی سے ارتاط کا ایک شاہ کار خود رسول اکرم کی ذات ہے کہ آ آخضرت ایک برگزیدہ شفیخ اور لوگوں کی ہدایت و منفرت کے لئے ماذ دن الہی ، سق ہیں۔ خداوند تعالیٰ نے رسالت کے لئے آپ صلاحیت کوجود راصل شفاعت ہدایت ہے، اسے خود البخ علم کی طرف منسوب کیا اور فر مایا۔ الله اتحاکم حکیث کی تجعگ رسمال تھ ہ اللہ الله اتحاکم حکیث کی تجعگ رسمال تھ ہ ہ اللہ اللہ تعالیٰ خودزیادہ بہتر جانتا ہے کہ این رسالت کو کہ ماں رکھے۔ شفعاء تکویزی ہوں یا نشریفی وہ خداوند کئیم کی طرف سے مقام شفاعت کے لئے تبھی نتی کئے جاتے ہیں جب علم الہٰ میں ان کا اس مرتب کے لائق دوسالے ہونا بھی نی اور ثابت ہو چکا ہوتا ہے۔ من الفضل قال سمعت الرضا علی بن موسمی علیه السلام یقول فی دعا تھ سبحان من خلق الخلق بقد اور تھ و اتقن ما خلق بحکہت ہو وضع کل شدیمی منه موضعه ہو علیه آ<sup>3</sup> من خلق الخلق بقد اور تھ و اتقن ما خلق بحکہت ہو وضع کل شدیمی منہ موضعه ہو علیه آ<sup>3</sup>

> <sup>[1]</sup> سورهٔ انعام آیت ۱۲۵ <sup>[1]</sup> بحارالانوارج۲ ص ۱۲۹

المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتى

ذات جس نے ساری مخلوق کواپنی قدرت کے ساتھ خلق فرمایا اوراپنی حکمت کے ساتھ اس نظام آ فرنیش کو محکم اور متقن بنایا اور ہرشکی کو این علم کے ساتھ ٹھیک اس کے مناسب مقام پر مقرر فرمایا۔ شفيع كي صلاحيت كي شاخت ممکن ہے علم الہی سے مسکد شفاعت کا ارتباط اس لحاظ سے ہو کہ شفعاء کی صلاحیت کی شاخت اور شفیح کا انتخاب اسی کے تحت ہوتا ہے۔ پیر جہان بستی خداوند تعالیٰ کے حکیمانہ فیصلے کے تحت انتہائی دقیق اور باریک نظم وحساب کے مطابق خلق کیا گیا ہے اور اس عالم وجود میں کوئی بھی چیز ناموز وں ویے حساب نہیں ہے۔ إِنَّا كُلَّ شَيْءِ خَلَقْنهُ بِقَرَرِ <sup>[1]</sup> ہم نے ہرشی کوایک خاص اندازے کے ساتھ خلق کیا ہے۔ شفاعت دراصل خالق ومخلوق کے درمیان ایک خاص قشم کا رابطہ ہے۔ پس شفیع کا انتخاب کرنا اورا سے اذن شفاعت دنیا فقط اسی خداوند عالم کے لئے ہی مناسب ہے جوتمام ارضی وسادی موجودات کاعلم ہے اور شفعاء ومشفو علہم کی پوری وجودی خصوصیات سے بھی آگاہ ہے۔ ۅؘڒڹ۠ڰٱعۡلَمُ بِمَن فِي السَّبِلُوتِ وَالْاَرْضِ الَّ اور تیرا پروردگار آسانوں اورز مین کے ہر خص کوسب سے زیا دہ جا نتا ہے۔ ممکن ہے کہاذن شفاعت سے کم الٰبی کاربط مشفو علٰہم کی کیفیت کے اعتبار سے ہو، کیونکہ بعض گناہ گارجو شرک کے مرتکب دوم: ہوتے ہیں،ان کے بارے میں شفعاء کی شفاعت بالکل بےاثر ہوتی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالٰی کاقطعی فیصلہ ہے کہ وہ مشرک کو کبھی بھی معاف ہیں کرئے گا۔ ٳڽٙۜۜٵٮڻةؘڒڮۼ<u>ڣۯ</u>ٲڽؙؾ۠ٞۺڗؘڮٙؠ٩<sup>ۜ</sup> تحقيق اللدتعالى نہيں بخشے گااس كوكداس كے ساتھ شرك كيا جائے۔ پس اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ شفعا فقط انہیں افراد کے حق میں شفاعت کریں گے جن کے ارکان ایمان صحیح ہوں گے اور اللہ تعالی کویسند ہوں گے۔

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ قمرآیت۹ ۴ <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۵۵ <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ نساء آیت ۸ ۴

المحتى المري: آساني بيام توحير المحتى الم

وَلَا يَشْفَعُونَ <sup>ي</sup>رِال<mark>َّا لِمَنِ ارْتَص</mark>ٰی<sup>[]</sup> اوروه نہیں شفاعت کریں گے مگراسی کوجو پندیدہ خدا ہوگا۔ اللہ تعالی وہ ہتی ہے جو شرکین کے شرک اورا یمان سے انحراف کوجا نتا ہے اوران کے آغاز وانجام سے پوری طرح آگاہ ہے۔

> یعلم ما بین ایں یہم وما خلفہم اللہ تعالیٰ اپنے منتخب شفعاء کو بھی بھی اجازت نہیں دیتا کہ وہ ایسے مشرک گروہ کے بارے میں شفاعت کریں۔ مہریذال زمی دیشفہ میں بلالا ماذنہ

من ذال أي يشفع عن لا الأباذنه

الدر تعاق کی داخی احدل کمام صفات کمال کی جات ہے، ان صفات یک سے ایک صفت م ہے۔ تران جیداور اسلامی روایات میں بار باراس کا تذکرہ آیا ہے۔ آیت الکری لوگوں کوایک ایسے خدا کی عبادت کی طرف دعوت دیتی ہے جواس جہان مستی کے تمام حقائق سے پوری طرح آگاہ ہے، ان ارضی وسادی موجودات کے ماضی۔ حال اور مستقبل کو کمل طور پر جانتا ہے اور اس کے کم مقدس سے کوئی بھی شئی پوشیدہ اور پنہاں نہیں ہے۔

یعلم مابین ایں یہم وما خلفہم انسان کی حالت ہیہ ہے کہ جب بطن مادر سے متولد ہوتا ہے توعلم ودانش سے بالکل بے بہرہ ہوتا ہے:۔ وَاللَّهُ أَخُرَ جَكُمْ مِعْنُ بُطُونِ أُمَّهٰ يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا لا<sup>ت</sup>ا اوراللہ تعالی نے تہمیں تمہاری مادران کے بطن سے نکالاتو تم کچھ بھی نہیں جانتے تھے۔ بیانسان پوری زندگی ماں باپ سے ۔گھر کے ماحول سے ۔گلی کو چاور محلے سے ۔ درسگاہ سے اپن ظرفیت کے مطابق

> <sup>[]</sup> سورهٔ انبیاءآیت ۲۸ <sup>[]</sup> سورهٔ خل آیت ۸۷

ايت الكري: آساني پيام توحيد من المحي المحيد المحي

علم حاصل کرتار ہتا ہے،مطالب ومفا ہیم ہے آگا ہی پا تااور کئی علوم حاصل کرلیتا ہے۔ بنابریںعلم ذات انسان کا جز ونہیں ہے، کیونکہ ایک دن انسان نوازاد کی صورت میں تھااورعلم سے یکسر عاری تھا۔لیکن باری تعالیٰ کاعلم اس کی عین ذات ہے کہ نہ بھی علم اس سے جدا تھااور نہ ہوگا۔

علم الہی عین ذات ہے

اسلام کے آسانی مکتب نے اپنے پیردکاروں کو ریتعلیم دی ہے کہ علم الہی اس جہان کی آفرنیش سے شروع نہیں ہوا یا بالفاظ دیگرعلم خداوندی کی بنیا داس کے معلوم کا وجود میں آنانہیں ، بلکہ علم تواس کے عین ذات ہے اور قبل اسکے کہ وہ اس جہان کوخلق فرمائے ، وہ ہراس چیز سے عالم اور آگاہ تھا جوعلم سے تعلق پذیر ہو سکتی ہے۔

عن ابى بصير قال: سمعت ابا عبد الله عليه السلام يقول: لمريزل الله عزوجل ربنا والعلم ذاته ولا معلوم والسبع ذاته ولا مسبوع والبصر ذاته وا مبصر والقدر قذاته ولا مقدور فلما احدث الشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على العلوم والسبع على المسبوع وابصر على البصر والقدرة على المقدور<sup>[1]</sup> ايوبسيركبتا ب: مين فرحفرت ام <sup>جعفر</sup>صادق عليه السلام كومنا كفرمار ب شيح: بمارا پردردگارلا يزال ب (<sup>1</sup>ين بميشه بسب ) اوراس كاعلم اس كامين ذات ب - اس كاعلم تعاجب كدائمى معلوم خلق نده وا قد - بحت بمارا يزدال ب (<sup>1</sup>ين بميشه معوم موجود نه موتا قدارت عليه السلام كومنا كفرمار ب شيخ بمارا يردردگار لا يزال ب (<sup>1</sup>ين بميشه معروع موجود نه وتا قد بسارت بحق اس كام تعان عليه قد الم معلوم خلق نده وا قد - باعت بحى اس كامين ذات معموع موجود نه موتا قد بسارت بحى اس كام تعان عين ذات تحق بحر كم معلوم نومودود پر منظرق موضوع نيين بنا تقاريم جب كدونى قابل رذيت شى پيدانه بونى تحق بى اس كامين ذات معلم ازلى اس معلوم نوموجود پر منظرق موضوع نيين بنا تقاريم جب الله تعالى علم ازلى اس معلوم نوموجود پر منظرق موضوع نيين بنا تقاريم جب الله تعالى الم الم توانق فى بيانه معلوم تحق علم ازلى اس معلوم نوموجود پر منظرق موار اس كامين ذات علم ازلى اس معلوم نوموجود پر مطبق موار اس كر محتاعت معوم پر در الد تعالى كا علم ازلى اس معلوم نوموجود پر معلي مور معلى مالسلام يسئله عن الله عزوجل علم ازلى اس معلوم نوموجود پر معلي مور ان خلق الا شياء و كونها ولم يعلم ذالك حتى خلقها وار اد خلقها و تكونيها فعلم ما خلق عن ما خلق وما كون عن ما كون؟ فوقع بخطه: لم يزل الله عالم بالا شياء قبل ان خلق الا شياء كمان مون؟ بعد ما خلق الا شياء <sup>[1]</sup>

> Ⅲ الکافی جا ص∠۱۰ ۳ الکافی جا ص∠۱۰

الثدنعالي كاعكم ازلى ایوب بن نوح سے مروی ہے کہ اس نے حضرت امام ابلحس علی رضا علیہ السلام کی خدمت میں خط ککھااور یو چھا: کیا خداوند تعالی ان اشیاء کوخلق کرنے سے پہلے ان کا علاتھا پانہیں جانتا تھا۔ تا آئکہ اس نے ان کوخلق فرمایا تو اس وقت ا پن مخلوقات کاعلم ہو گیا اور ان سے آگا ہی یا گیا؟ ۔ حضرت کے اپنے خط مبارک سے ککھا ہوا جواب آیا: اللد تعالی اشیاء کوخلق کرنے سے قبل ازل سے ان کا اس طرح عالم تھا جس طرح ان کوخلق کرنے کے بعد ان کاعلم ہے۔ (اس کاعلم از لیعلم بعداز آفرنیش کی مثل ہے) خداشات کی بحث میں اللہ تعالیٰ کاعلم اسلام کے اساسی اعتقادات میں سے بے قرآن شریف میں علم باری تعالیٰ کے بارے میں کثیر آیات موجود ہیں اوران سب میں بید کرآیا ہے کہ اللہ تعالیٰ جہان <sup>م</sup>ستی کی تمام کلیات و جزئیات کا عالم ہے۔ بطورنمونہ چندایک آیات پیش خدمت ہیں: ٱلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ • وَهُوَ اللَّطِيُفُ الْحَدِيْرُ<sup>®</sup> کیادہ جس نے خلق کیا ہے دہنیں جانتا؟ حالانکہ دہ تو تمام لطائف د دقائق سے بھی آگاہ اور باخبر ہے۔ فتح بن يزيد جرجاني نے حضرت امام رضاعليہ السلام کو بہ پڑھتے سنا:''وهو الطيف الخبيدِ ' تو اس نے حضرت سے درخواست کی کهلطف وخبیر کی تفسیر فر ما تیں! فقال يافتح انما قلنا الطيف للخلق اللطيف ولعلمه بالشيئي الطيف اولاتري وفقك الله وثبتك إلى اثر صنعة في البنات الطيف وغير الطيف ومن اخلق اللطيف ومن الحيوان الصغار ومن البعوض والجرجس ومأهو اصغر منها مالا يكادتستبينه العيون بل لا يكاد يستبان لصغره الذكر من الانثى والجباث المولو دمن القدابعر 🗇

**غیر مرئی زندہ موجودات** حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا: اے <sup>فتح</sup>! ہم جواللہ تعالیٰ کولطیف وخبیر کہتے ہیں تو اس لئے کہ باری تعالیٰ لطیف موجودات کا خالق ہے اور اس لطیف مخلوق کاعلم وخبیر ہے۔ (اس کے بعد فرمایا) کیاتم اس کی کاردانی کے اثر ات لطیف وغیر لطیف بنا تات میں نہیں دیکھتے ؟ کہا اللہ تعالیٰ کے لطیف مخلوقات کونہیں دیکھتے ؟ چھوٹے چھوٹے حیوالات مثلاً مچھر، اس سے بھی صغیر مچھر یا

> <sup>™</sup> سورهٔ ملک آیت <sup>مه</sup>ا ™ الکافی جµص۱۱۹

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى المحتي المحتي

ایسے زندہ موجودات جوان سے بھی چھوٹے ہوتے ہیں،اتنے چھوٹے کہ آنکھان کودیکھنے پرقا درنہیں اوران کے نرو مادہ کو پیجان نہیں سکتی ماان کے نومولود کو بڑے افرا دیے متاز نہیں کر سکتی۔ ان ارضی وسادی موجودات بلکہ تمام موجودات عالم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے دسیع اور جامع علم رکھنے کے بارے میں ا كه خواه ده جامد ہوں یازندہ ،فر شتے ہوں یا انسان ،نبا تات ہوں یا حیوان ، عاقل ہو یا غیر عاقل ،قر آن مجید بیار شادفر ما تاہے۔ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّبْلُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ • وَاللهُ بِحُلِّ شَيْءِ عَلِيُمُ ®<sup>11</sup> آسانوں میں یائے جانے والے موجودات اورز مین میں پائی جانے والی تمام اشیاءکواللہ تعالیٰ جانتا ہے اور اللہ ہرشکی سے مكمل طوريراً كاه ب-ۅؘڒڹ۪۠ڮؘٱۼؙڵؘ<u>مُ بِمَنْ فِي السَّ</u>بِلُوٰتِ وَالْأَرْضِ <sup>ِ ٢</sup> اور تیرا پروردگارآ سانوں اورز مین میں رہنے والی ہر عاقل مخلوق کوسب سے زیادہ حانتا ہے۔ باشعوراور يشعور مخلوق اس جہان کی باشعوراور بے شعورتمام موجودات کے بارے میں اللہ تعالٰی کے لامحد ودعلم رکھنےاوران سب کا ذات اقد س کے لئے بمنزلہ شکراور**قوت مجربہ ہونے کے متعلق ا**للہ تعالی قر آن مجید میں یوں فرما تاہے۔ وَمَا يَعْلَمُ جُنُوُدَرَبِّكَ إِلَّا هُوَ<sup>ِ • <sup>[1]</sup></sup> اللد تعالى كےعلاوہ کوئی بھی تیرےرب کے شکر سے آگاہ نہیں ہے۔ اس کرۂ زمین اور اس کے دائر ہے میں موجود ہرشی اور اس میں ہونے والے تمام حوادث ووا قعات پر اللہ تعالیٰ کے آگاہ ہونے کے بارے میں قرآن شریف فرما تاہے: وَعِنْدَهُ مَفَاتَحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْر وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَّرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِيْ ظُلُمْتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتْبِ م بن ۳ خزائن ُغیب کی تنجیاں اللہ تعالیٰ کے پاس میں ۔ ان سے سوائے خدا کے کوئی آگاہ نہیں ۔ اور (اس طرح ) اللہ تعالیٰ

> <sup>[]</sup> سورهٔ حجرات آیت ۲۱ <sup>[ع]</sup> سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۵۵ <sup>[ع]</sup> سورهٔ مذرز آیت ۲۱ <sup>[ع]</sup> سورهٔ انعام آیت ۵۹

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتي المحتي

تمام چیزوں سے جوخشکی میں ہیں اورسمندروں میں ہیں باخبر ہے۔اورکوئی بھی پتا کسی درخت سے نہیں گرتا مگراللہ تعالیٰ اس کوجا نتا ہے اورکوئی بھی دانہ زمین کی تاریکیوں میں نہیں اور نہ کوئی تریا خشک شک ہے مگر وہ ایک کھلی کتاب میں موجود ہے (جواللہ تعالیٰ کے علم کاخزانہ ہے )۔

يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّبَآءِ وَمَا يَعُرُجُ فِيْهَا

اللد تعالی جانتا ہے اس کو جوز مین میں اتر تا ہے اور اس کو جوز مین سے باہر نکلتا ہے اور ہر اس چیز کو جو آسان سے اتر قی ہے اور اس کو بھی جو آسان کی طرف اٹھتی ہے۔

تفسیر تبیان میں اس آیت کے ذیل میں اس طرح توضیح کی گئی ہے: وہ تمام چیزیں جوز مین میں داخل ہوتی ہیں اوراس میں پنہاں ہوجاتی ہیں، (مثلاً دانہ اور گھلی) اور ہر وہ شکی جوز مین سے باہرُکلتی ہے' مثلاً نبا تات اور جمادات' وہ سب ذات اقد س الہٰی سے پوشیدہ نہیں ہیں اور اللہ تعالیٰ ان سب سے باخبر ہے۔اس طرح ہر وہ شکی جو آسمان سے اتر تی ہے' مثلاً بارش دغیرہ' اور ہر وہ چیز جو آسمان کی طرف اٹھتی ہے( مثلاً ملائکہ اور لوگوں کے اعمال' اللہ تعالیٰ ان سب کا عالم اور جانے والا ہے۔

سئل على بن الحسين عليها السلام عن التوحيد فقال: الله عزوجل علم انه يكون فى آخر الزمان اقوام متعمقون فانزل الله (قل هو الله هو احد)) والآيات من سور ةالحديد الى قوله ((وهو عليم بنات الصدور)) آ

# آخرى زمانے ميں علمى ترقى

حضرت امام على زين العابدين عليه السلام توحيد كي بار ب سوال ہوا تو آپ نے فرمايا: خداوند تعالى كومكم تھا كه آخرى زمانے ميں ايسے لوگ آئيں گے جو بڑے باريک بين اور گہرى تحقيق كرنے والے ہوں گے، اس لئے اللہ تعالى نے سورة ''قل ھواللہ احد' اور سورۂ حديد كى چند آيات' و ھو عليہ ہر بناات الصد يور '' تك نازل فرماديں۔

وماینزل من السهائوما یعرج فیهعا، بیسوره حدید ، علیم بنات الصدود ، تقبل والی ان آیات میں سے ایک آیت ہے کہ جن کا حوالہ حضرت اما معلی بن الحسین علیہا السلام کی حدیث بالا میں آیا ہے سیر جوامام سجاد علیہ السلام نے اس آیت کو سبحصنے کے بارے میں آخری زمانے کے افراد کی باریک بینی اور گہری دانش کی طرف اشارہ فرمایا ہے شاید اس سے مقصود وہ ہی تحقیق ہے جس کی طرف آج کی دنیا اپن نٹی کا وشوں میں متوجہ ہوئی ہے

> <sup>[[]</sup> سورهٔ حدیداً یت <sup>۲</sup> <sup>[[]</sup> تفسیرالبر ہان<sup>ص</sup> ۱۲۲۸

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

علم حیات شناسی میں ذکر آیا ہے:

ہمارے اس کر ہُ زمین کوجس ہوانے گھیر رکھا ہے، اس کا قطرہ • • ۸ کیلومیٹر ہے اور وہ زمین کی حرکت کے ساتھ ایک لا کھ کیلومیٹر فی گھنٹہ کی رفتار سے حرکت کرر ہی ہے۔ بیہ ہوا ان اسباب میں سے ایک بہت بڑ اسبب ہے جو کئی ایک جہات سے اس کر ہُ زمین کے زندہ موجود ات کی زندگی کی حفاظت کی ضامن ہے۔ ان میں سے حفاظت کی ایک جہت ہیہ ہے کہ بیہ ہوا ان پتھر وں کوجلا دیتی ہے اور ذرہ ذرہ کر دیتی ہے جود ور دور سے ٹوٹ کر مسلسل زمین کے اس ماحول میں وار دہوتے رہتے ہیں۔

#### تكهبان فضا

علم حیاتیات کاایک پروفیسر فرانک آلین کہتا ہے: اس کرہ ارض کے گردا گردزندگی کی مخافظت کے لئے گیسوں سے بھری ہوئی فضا موجود ہے وہ • • ۸ کیلومیٹر کی حدود میں پھیل ہوئی ہے اوراتنی موٹی اور سخت ہے کہ اس کوز مین کی زرہ سے تشبید دی جاتی ہے، وہ اس کوآ سان سے ہرروز بر نے والے ان دوکروڑ بھاری پتھروں کی مارسے بچاتی ہے تقریباً • ۵ کیلومیٹر فی سیکنڈ کی رفتار سے زمین کی اس قریبی ہوا میں داخل ہوتے ہیں۔

سورج اور زمین کے اطراف میں کروڑوں بلکہ اربوں کی تعداد میں ایسے شہاب ثاقب ''سنگہائے شہائی'' موجود ہیں جو زمین کی طرح سورج کے گردگھومتے رہتے ہیں، چونکہ وہ سر داور منجمد ہیں اس لئے صرف سورج کی موجود دوشنی میں موجود حیکتے ہیں لیکن اس قدر چھوٹے چیوٹے ہیں کہ ان سے منعکس ہونے والی آفتاب کی روشنی اتنی زیادہ نہیں ہوتی کہ ہم انہیں دیکھ کیں۔

''ز مین اپنی قوت جاذبہ سے ہرروز آفتاب کے گردگھو متے ہوئے ان کروڑوں آسانی پتھروں کواپنی طرف تھینچ لیتی ہے۔ یعنی وہ سورج سے ایک جانب ہٹ کرز مین کی طرف آجاتے ہیں۔ان پتھروں کی رفتارا سقدر تیز ہوتی ہے کہ بھی بھی + 2 کیلومیٹر فی سینڈ تک بھی جاپنچتی ہے۔وہ اپنی اس تیز رفتار کے ساتھ ہوا سے نگراتے ہیں توسخت گرم ہوجاتے ہیں، بلکہ حرارت سے سفید ہوجاتے ہیں یہی وجہ ہے کہ (رات کے وقت) ہم ان کو آگ سے ایک شعلہ کی شکل میں دیکھتے ہیں''

# آسانی پتھر

'' بیا آسانی پتھرا پنی اس غیرارادی حرکت کی حالت میں نا گہانی طور پرایک نئی کیفیت سے دو چار ہوجاتے ہیں۔ جب ہوا میں موجود گیس ان کی سطح پر سے ایک لاکھ کیلومیٹر فی گھنٹہ کی رفتار سے گز رتی ہے تو بیر سخت گرم ہوجاتے ہیں۔ تب ان کی تیز اور سخت نوکیں ختم ہوجاتی ہیں اورانہیں پیتر ہی نہیں ہوتا کہ ہم زمین کے ماحول میں داخل ہوچکے ہیں۔'' در گھر میں بیر ہفتر نہ بند ہوتا کہ ہم زمین کے ماحول میں داخل ہوچکے ہیں۔''

''اگرآپ ذراغورفرما ئیں توسمجھ لیں گے کہ جب بے چارہ انسان ایک سوکیلومیٹر فی گھنٹہ کی رفتار میں چلنے والی ہوا کے

🗓 ا ثبات وجودخداص ۱۹

التي الكري: آساني پيام توحيد التي الكري: آساني پيام توحيد التي الكري (238

مقابلے میں اپنی جگہ پرکٹم زنہیں سکتا تو پھری بیجی تعجب کی بات نہیں کہ شہابی پتھر سرگردان ہو کر گیس کی رگڑا تپش سے سفید ہوجاتے ہیں اور پھر ذرہ ذرہ ہو کر بکھرتے جاتے ہیں۔

'' یہ پتھر زمین کے ماحول سے ظرانے سے قبل جو چند سینڈ اس فضامیں گزارتے ہیں، اس وقت ان میں شدید حرارت اور سرعت ہوتی ہے، ہماری خوش بختی ہیہ ہے کہ ان کی اکثریت زمین تک پہنچنے سے قبل ہی مکمل طور پر جل کر را کھ ہوجاتی ہے۔البتہ بھی کبھار ایسا بھی دیکھا گیا ہے۔ کہ ان میں کوئی ایک بڑا آسانی پتھراپنی اصل حالت میں زمین تک پہنچنے میں کا میاب ہوجا تا اور یہاں آکر پھٹ پڑتا ہے کہ جس سے ہمارے کا نوں میں ایک ہیبت ناک دھا کے کی آواز آتی ہے۔

<sup>در م</sup>یکسول را ئڈ کہتا ہے: آج سے بیں سال قبل سائیبیر یا میں اس قسم کے چھوٹے بڑے آسانی پتھر زمین سے آن ٹکر ائے تھے۔ خوش قسمتی سے ان کے گرنے کی جگہ پر کوئی انسانی آبادی نہتھی، ہماری اطلاعات کے مطابق اس حادثے سے فقط گھاس اور در خت وغیرہ ہی متاثر ہوئے تھے'

''ایک روی مثین جواس واقعہ کی تحقیقات کے لئے کل وقوع پر گیاتھا، وہ یوں رقمطراز ہے: ''جہاں یہ پتھر گرے بتھےاس کی اطراف میں ۲۵ کیلومیٹر تک پھیلا ہواایک جنگل تھا۔لیکن اب وہ سارے درخت پتھر

گرنے کی جگہ سے دورا پنی چھال اور شاخوں کے بغیر گرے پڑے ہیں اور اطراف کی بلندیوں کی طرف سے ہوا کا دباؤ بخو بی دیکھا جا سکتا ہے۔

ان تمام نباتات میں ان کے یکد مجل جانے کے علامات ہیں جوجنگل کی آنش زدگی ہے کوئی شاہت نہیں رکھتے (بلکہ ان کی سوخنگی ایک علیحدہ قشم کی ہے ) اس سوخنگی کے اثرات درختوں کی طرح ٹیلوں، کا نٹوں اور تنکوں پر بھی واضح طور پر دکھائی دے رہے ہیں یعض مقامات پر تو ان کی وسعت ۱۸ کیلومیٹر تک بھی پھیل گٹی ہے۔ادھر پتھر گرنے کے اصل مقام پر ایک گڑ ھابھی پیدا ہو گیا ہے کہ جس کا قطرہ ۵۰ میٹر تک ہے۔

آج کل نے عجائب گھر میں ان' اسیر مہمانوں'' کو سجایا گیا ہے جو ہماری فضاؤں سے دورکہیں سے آئے اور ہماری زمین کے ماحول میں آکر قیدی ہو گئے۔ان پتھروں کا وجودلو ہے یا پتھر یلے کو کلے سے بناہوا ہے،ان میں سے بعض کا وزن چند کلومیٹر ہے تو بعض کا وزن کٹی ٹن بھی ہے۔ <sup>[1]</sup>

# درهٔ جدید کی اولیں آیات

حضرت امام سجاد علیہ السلام نے توحید کے بارے میں گئے گئے سوال کے جواب میں سورۂ حدید کی اولین آیات کی طرف اشارہ فرمایا اور پھر آخری زمانے کے نکتہ شنج اور عمیق فکرر کھنے والے افراد کا تذکرہ کیا ہے۔معلوم ہوا کہ ان آیات میں کتاب آفرنیش

🔟 نجوم برای ہمہ ص 🛯 کا تا کے

المحيق المري: آساني پيام توحيد المحق المحيق المحق المحق المحق المحق المحق المحتج الم

کے بڑے بڑے زکات کا ذکر موجود ہے۔ ان آیات میں آسان کی خلقت، ارضی وسادی موجودات، زندگی وموت، آغاز و آسان شاسی، زمین شاسی، نبا تات شاسی، حیوان شاسی نمیسٹری، طبیعات اور اس قسم کے دیگرعلوم کے موضوعات ہیں جو ہماری یو نیورسٹیوں کے اساسی موضواعات کہلاتے ہیں۔ آج بہت سے ایسے تحقق اور دانشور افرا دموجود ہیں جو اس قسم کے مسائل میں سے کسی ایک مسئلے پر خصوصی ریسر پچ کرنے کے بعد خالق کا نبات کے وجود پر ایمان لانے پر مجبور ہوئے اور مومن بن گئے ہیں،

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی صفات میں سے اس کے حکمت والا ، زندگی عطا کرنے والا ،موت دینے ولا ، قادر۔عالم اور دانا ہونے کا تذکرہ کیا گیا ہے۔

چنانچیلم باری کے تعلق یوں فرمایا:

يعلم مايلج فى الارض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها

کل تک علاء آسان سے نازل ہونے والی اشیاء کے لئے مثال یوں پیش کرتے تھے، مثلاً بادلوں سے نازل ہونے والی باران، نیز روایتوں اور دعاؤں میں بھی بیذ کر ملتا ہے کہ اللہ تعالی بارش کے قطروں کی تعداد سے بھی آگاہ ہے۔لیکن آج امام سجاد علیہ السلام کی بیر روایت بھی سامنے ہے اور آسان سے ان پتھروں کے زمین کی طرف آنے اور جل کر راکھ ہوجانے والی توضیحات بھی ہمارے سامنے ہیں۔لہذا اب اس مثال کو بدل کریوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ آسان سے نازل ہونے والی سے خار کے م مثلاً وہ ان شہابی پتھروں کی بارش سے بھی آگاہ ہے جوز مین کی فضامیں بارش کی طرف آنے ہیں اور جل کر راکھ ہوجانے والی توضیحات بھی سائنس دانوں کا کہنا ہے: ہر روز بقریباً دو کروڑ چھوٹے بڑے آسانی پتھر زمین کی طرف آتے ہیں، بی تعداد تو صرف ایک اندازہ ہے، جبکہ اللہ تعالیٰ ان کی حقیقی تعداد سے آگاہ اور شامیں ہے۔

((وماينزلمن السماء))

آج کی سائنس کہتی ہے کہ مجھی بھار بڑے آسانی پتھر زمین کی فضامیں وارد ہوتے ہیں تو ان کا کچھ حصہ ہوا سے ٹکڑاؤ میں جل جاتا ہے اوران کا باقی ماندہ حصہ زمین کے سی خشک حصے یا سمندر میں آن گرتا ہے۔لیکن کوئی شخص ان کی تعدادیا ان کے گرنے کے مقامات سے آگا ہی نہیں رکھتا مگر اللہ تعالیٰ ان سب کی حقیقی تعداد اوران کے گرنے کے مقامات کی کمل تفاصیل کوجا نتا ہے۔ ((وما ینزل من السبہاء))

علم الہی فررات پر حاوی ہے ایک اور عجیب نکتہ بھی ہے کہ یہ جلے ہوئے پتھر را کھ کے چھوٹے چھوٹے ذرات کی شکل میں اس زمین کی فضاؤں میں بکھر جاتے ہیں اوران میں سے پچھز مین تک آن پینچتے ہیں اور پچھ فضا میں اڑتے رہتے ہیں، ان ذرات کی تعداداس قدرزیادہ ہے کہ کوئی بھی اس پرآگاہ نہیں ہوسکتا، لیکن اللہ تعالیٰ وہ ذات ہے جوان تمام ذرات کی تعداد کو بھی پوری طرح جانتا ہے۔



((وماينزلمن السماء))

آج کی سائنس کہتی ہے: زمین اپنی وقت جاذبہ کے ساتھ ان چھوٹے بڑے اجسام کواپنی طرف تھنچ لیتی ہے۔ بیٹھی اسی قوت جاذبہ کا کر شمہ ہے کہ تمام اشاء اور تمام ذرات اس زمین کی سطح پر یا اس کی فضامیں محفوظ رہتے ہیں، کیونکہ بیساری فضا اس کی قوت جاذبہ کا میدان ہے۔لیکن کبھی بھارا پیاتھی ہوجاتا ہے کہ پچھنا شناختہ اسباب کے تخت اور مخصوص کیفیت وحالت ک باعث چندا یک ذرات زمین کی قوت جاذبہ کے دائرے سے باہر فرار کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں، اور آسان کی لامحدود فضاؤں میں چلے جاتے ہیں،

ذرا**ت کا کشش زمین سے فر**ار

مرحوم شیخ طوسی رضوال اللہ علیہ 'و صایع رج فید چا'' کی تفسیر کرتے ہوئے اس کی مثال میں فرشتوں کے آسان کی طرف چڑ ھنے اور لوگوں کے اعمال کے وہاں لے جائے جانے کا ذکر فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان سب سے کمل طور پر آگاہ ہے۔ پھر اس بات کے پیش نظر کہ اس تکوین میں ایسا بھی ہوتا ہے کہ پچھ ذرات نامعلوم اسباب کی وجہ سے زمین کی قوت جاذبہ اور کشش ثقل سے باہر نگل جاتے ہیں، اس سے ہمارے لئے ممکن ہوجا تا ہے کہ آج ہم اس مثال میں ان ذرات کے عروج کا اضافہ کریں اور اس خلتے کو ایک دوسری مثال کے طور پر پیش کریں۔ یعنی ہم کہیں کہ فقط اللہ تعالیٰ ہی وہ ذات ہے جو اس امر سے آگاہ ہے کہ کس قدر ذرات کن اسباب سے اور کن حالات میں زمین کی کشش سے نگل گئے اور آسانی خلاؤں میں چلے گئے ہیں۔

اگرہم مان لیں کہ ایک گولی گیارہ کیلومیٹر فی سینڈ کی رفتار سے فضامیں پھینکیں تو پھروہ ہرگز زمین کی طرف واپس نہیں آگ گی۔اس سے ہمیں بآسانی بیافتین حاصل ہوجا تا ہے کہ اگر کوئی ایٹم (ذرہ) اسی سرعت کے ساتھ فضا میں حرکت کر نے تو وہ بھی زمین کی طرف واپس نہیں آئے گا، پس اگر ہماری بالائی فضا کے کسی حصے میں ۲۳۰ کیلومیٹر دور لاکھوں گناہ دھا کے کے نتیج میں کوئی ذرہ حرکت مرین تو ممکن ہے کہ وہ اس مذکورہ رفتار سے حرکت کرنے لگے اور زمین کی قوت جاذبہ اسے رو کنے میں کا میں پائیں ایک صورت میں ممکن ہے کہ بیا یٹی ذرہ آفتار ہی کہ ایک فضا میں چلاجائے اور زمین کی قوت جاذبہ اسے رو کئے میں کا میاب نہ ہو سکے۔ پس ایک تاریک فضاؤں میں سرگردان ہوجائے۔ پھر بیا امکان بھی ہے کہ چند سال نہ گز رنے پائیں کہ وہی ذرہ دوبارہ زمین کی قوت جاذبہ کے جس کی کی تاریک ہوں کہ وال

حضرت امام سجاد علیہ السلام نے جونو ید سنائی ہے اس سے میدامید بند سے لگتی ہے کہ سنتقبل کی تیز رفتار علمی ترقی کے بسبب انسان چندا یک دیگر حقائق اور داقعات کا ادراک کرنے میں کا میاب ہوجائے گا اور بہت سے پوشیدہ اور ناشنا خنتہ مسائل معلوم کرلے گا۔ اس دفت کے علم ءودانش در'' وماینزل من السمآء فیہا'' کے جملے کوایک وسیع تر زوائے سے دیکھیں گے۔ اس کے نتیج میں وہ اس

🔳 نجوم برای ہمہ ص ۵۴

التي الكرى: آسانى پيام توحيد المحرج المحرج

ذات اقدس الہی کے سامنے اپنی عبودیت اور بندگی کے اظہار میں پہلے سے کئی گنا کا اضافہ کردیں گے۔ اللد تعالی انسانوں کے ابدان کی طبیعی شاخت اوران کے مابین یائے جانے والے گونا گون اختلافات سے کمل طور پر آگاہ ہے۔ مثلاً انسان ۔ عقل ۔ ہوش، حافظہ، جسمانیت، سرشت، اورروش وغیرہ میں ایک دوسرے سے بہت مختلف ہوتے ہیں اوران اختلافات کی بنیا درج مادر ہی میں پڑ جاتی ہے۔اللہ تعالٰی ان تمام امور کا عالم ہے اور اس کاعلم ان سب پر حاوی ہے، چنانچہ وہ اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے قرآن مجید میں فرما تاہے: ٱللهُ يَعْلَمُ مَا تَخْبِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغِيْضُ الْآرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ <u>ب</u>مقدد ار جنين اورعكم الهي اللد تعالی جانتا ہے اس کوجو ہر حاملہ خاتون اپنے شکم کے اندراٹھائے ہوتی ہے اور وہ اس سے بھی آگاہ ہےجس کی ارحام کمی کردیتے ہیں یااضافہ کردیتے ہیں اور اللہ تعالٰی کے ہاں ہرشک کی ایک مقدار معین ہے۔ إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ • وَيُنَزِّلُ الْعَيْثَ • وَيَعْلَمُ مَا فِي الْآرْحَامِ لا 1 تحقیق قیام قیامت کی گھڑی کاعلم فقط اللہ تعالیٰ کو ہے۔اور وہی بارش برسا تا ہےاور رحموں کےاندر جو کچھ ہور ہا ہے وہی جانتا ہے کہ (کس قشم کا بچے کن صفات کے ساتھ پرورش یار ہاہے ) اعمال مردم اورعكم الهي اس بارے میں کہ اللہ تمام نیک وبداعمال اور جائز ونا جائز حرکات سے کمل طور پرآگاہ ہے، قرآن مجید کا ارشاد یوں ہے: إِنَّ اللهَ عَلَيْهُ مِمَا يَصْنَعُونَ اللهَ ب شک اللہ تعالی جانتا ہے جو کچھوہ لوگ کرتے ہیں۔ وَاللهُ بِمَا تَعْبَلُونَ عَلِيْهُ شَا جو کچھتم لوگ کرتے ہواس کواللد تعالی پورےطور پرجا نتاہے۔

> <sup>™</sup> سورهٔ رعدآیت ۸ ۳ سورهٔ لقمان آیت ۳۴ ۳ سورهٔ فاطرآیت ۸ ۳ سورهٔ بقره آیت ۲۸۳

اللہ تعالٰی لوگوں کے دلوں کے بھیروں کو جانتا ہے اور ان کی نیتوں ، ارادوں افکار کوبھی جانتا ہے، اس بارے میں قرآن شريف ميں متعدداً بات موجود ہيں: يَعْلَمُ خَابِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّرُورُ®<sup>[]]</sup> اللد تعالی جانتا ہے آنکھوں کی بری حرکات کواور جو کچھ سینوں کے اندر چھیار کھا ہوتا ہے ( وہ سب پر آگاہ ہے ) سئلت اباعبدالله عليه السلام عن قوله عزوجل (يعلم خائنة الاعين) فقال المرتر الى الرجل ينظر الى الشيئي وكأنه لا ينظر اليه فذالك خائنة الاعين 🗹 راوی کہتا ہے: میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے اللہ تعالٰی کے اس ارشاد کے بارے میں یو چھا کہ'' حائبنۃ الاعین'' ے مراد کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: کیا تو نے نہیں دیکھا کہ بھی کوئی څخص کسی شکی کی طرف اس طرح نگاہ کرتا ہے کہ گویا وہ اس کونہیں دیکھ رہا اوریہی''خائتہ الاعین''( آنکھوں کی خیانت ہے) قُلْإِنْ تُخَفُوًا مَا فِي صُلُور كُمْ أَوْ تُبْلُونُهُ يَعْلَمُهُ اللهُ لا اللهُ عَالَيْهُ عَالَيْهُ عَال اے رسول ! کہہ دو کہ اگرتم چھیائے رکھواس کو جوتمہارے سینوں میں ہے یا اس کوتم ظاہر کر دو، اللہ تعالی اس سے پوری طرح آگاہ ہے وَإِنْ تَجْهَرُ بِالْقَوُلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ٤ عَا اوراگرتم بلندآ داز سے بات کروتو بہر حال اللہ تعالیٰ دل کے راز اور سب سے زیادہ خفی بات کوبھی جانتا ہے۔ عن محمد بن مسلم قال سئلت ابا عبدالله عليه السلام عن قول الله عز وجل (يعلم السرواخفي) قال السرما كتمته في نفسك واخفى ما خطر ببالك ثمر انسىتە محدین مسلم نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام ہے' دیعلم السر واخفی' کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا: سر سے مراد دہ چیز ہے جو تیرے دل میں موجود ہوا درتوا سے چھپائے ہوئے ہو۔<sup>اخف</sup>لٰ سے مراد بیر ہے کہایک مرتبہ تیرے دل میں اس کا

> خیال آئے اور پھر تو اسے بھول جائے۔ <sup>[1]</sup> سورۂ موثن آیت ۱۹

۲ معانی الاخبار ۲۵ ۲۹
 ۳ سورهٔ آلعمران آیت ۲۹
 ۳ سورهٔ طرآیت ۷
 ۱۳ مارالانوارج ۳۰ ۲۰ ۸۵

المحتى المرى: أسانى پيام توحيد المحتى ال

قرآن مجید میں لوگوں کے قلوب اور ان کے اذہان میں موجود خیالات، تصورات اور معلومات کے بارے میں مختلف تعبیرات استعال ہوئی ہیں، ان سے ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سب سے کمل طور پرآگاہ ہے۔ جدید کلم نفسیات کی تحقیقات میں ماہرین نے انسان کے ضمیر کے متعلق بہت زیادہ بحث کی ہے اور اس بارے میں کئی کتب لکھی ہیں۔ ہم ان آیات اور روایات کے مفاہیم کو کچھزیادہ واضح کرنے کے لئے ضروری سمجھتے ہیں کہ یہاں انسان کے ضمیر کے بارے میں جدید دورکے ماہرین کے نکتہ نگاہ کوئیش کریں اور اس پر مختصر اگفتگو کریں:۔

## ضميرياذ تهنى ذخيره

ایک آدمی کے ضمیر سے مراداس کے ذہنی خیالات اور نفسانی صورتوں کا وہ مجموعہ ہے جوانسان کے باطن میں مورو ٹی بطو پر پوری زندگی کے اکتساب کے بسبب مجتمع اور مرتکز ہوجا تا ہے۔انسان کے ذہن کے خزانے میں ذخیرہ شدہ یہی خیالات اور تصورات وغیرہ ہی اس امر کا باعث بنتے ہیں کہ وہ ارادہ کرتا ہے۔ پھریہی ارادہ انسان کے سی روایا ناروا، مطلوب یا نا مطلوب عل کا سبب قرار پا تا ہے۔

ذہن کے دائرے میں آنے والے بید خیالات و معلومات چونکہ روشنی و تاریکی یا وضوع و ابہام کے اعتبار سے باہم فرق رکھتے ہیں اور انسان اپنے باطن میں پائے جانے والے اس نفاوت کو خود بخو دمحسوں بھی کرتا ہے۔ اس لئے دور حاضر کاعلم نفسیات آ دمی سی محضیر کو دو بنیا دی حصول پرتقسیم کرتا ہے اور ان دونوں حصول کے علیماد ہ علیماد م بھی تجویز کئے ہیں مثلاً آ شکار اور پنہاں یا مستشعر (باشعور) اور غیر مستشعر (بے شعور)، یا خود آگاہ اور نا خود آگاہ پھر انہوں نے ہرا یک کے لئے مثالی آ شکار اور پنہاں پنہاں اور آ شکار ضمیر کی شناخت کے لئے ایک ایسی جامع مثال پیش کرتے ہیں جو اسلامی تر بیت کی شان کے لئے مثالی تھی ہوگی۔

ہرانسان جواپنی ماں کے بطن سے متولد ہوتا ہے، وہ اپنے خلق وروش کے لحاظ سے بالفعل حیوان اور بالقوہ انسان ہوتا ہے۔ لیعنی وہ تمام صفات اور سارے اخلاق و عادات جوطبیعی طور پر اس کے اندر موجود ہوتے ہیں اور اس کی نشودنما کے ساتھ تدریجاً بروز وظہور کرتے جاتے ہیں وہ سب حیوانی غرائز ہوتے ہیں۔ مثلاً کھانا، پینا، شہوت، غضب، حب ذات، کھیل کود، انقام جو کی، تفوق طبی، اور اس قسم کے جوحیوانی صفات ہیں۔ لیکن انہیں نومولود انسانی بچوں کے اندر انسانی صفات اور عمل کود، انقام جو کی، تفوق طبی، صلاحیت موجود ہوتی ہے اور ایک لائق مر بی انہیں ایک اچھا انسان بنا سکتا ہے۔ وہ مربی یہ قدرت رکھتا ہے کہ اس نومولود کے وجود میں انسانی صفات کی پر ورش کر بے اور ایک لائق مر بی اندن کا حامل بنادے۔

حیوانی غرائز اند سے اور بہرے ہوتے ہیں، نہانہیں حق وعدالت کی سمجھ ہوتی ہے اور نہ ہی انصاف دفضیات کا شعور ہوتا ہے۔ بیغرائز ہرصورت اور ہر حالت میں اپنی سیرانی اور پیٹے پوجا کا نقاضا کرتے رہتے ہیں۔لیکن انسانی صفات عدل وانصاف اور قانون کے نقاضوں سے ہم آ ہنگ ہوتی ہیں، انسان کی تر بیت اس کے بے لگا مغرائز کو قابوکرنے کا باعث بنتی ہے۔ میتر یہت فر دی المحتي المركبي: أسماني بيام توحيد المحتي المحتي

سعادت اوراجتماعی مصلحت کے دائرے کے اندررہتے ہوئے ان غرائز کو بروئے کارلانے کی اجازت دیتی ہے۔ بیتر بیت ہی ہے جو ناجائز تمناؤں اورغرائز کی خلاف مصلحت نمودکوروکتی اوران پرغلبہ پالیتی ہے۔

تربيت

بشر کے پہلے ضمیر کی بنیاد حیوانی غرائز وصفات کے ذریعے رکھی جاتی ہے۔اوراس کے دوسر ے ضمیر کی اساس اسلامی تر بیت اور انسانی اخلاق پر قائم ہوتی ہے۔اگر ایک انسان کو بالکل صحیح طریقے کے مطابق تر بیت دی جائے ،اس کی طبیعت میں انسانی صفات پور کی طاقت کے ساتھ قائم ہوجا عیں اور اس کی رگ وجان میں اخلاق حسنہ گہرائی تک اتر جائیں ، یہاں تک کہ ان کو اس کے حیوانی صفات پر غلبہ حاصل ہوجائے ۔اس وقت تو ینہیں کہا جا سکتا کہ اس کے باطن سے درندگی کو خو بوبالکل ختم ہوجاتی ہے اور اس کے حیوانی ضمیر کی کمل طور پر نابودی ہوجاتی ہے۔ بلکہ ہوتا یہ ہے کہ حیوانی صفات انسانی تر بیت کے پر دے کے پیچھے حیوب چاتی ہو ہوائل کے حیوانی جاتے ہیں۔ گو یا انسان کے وجود میں جو کچھ طاہر میں دکھائی دیتا ہے وہ اس کے صفات انسانی ہوتے ہیں ، پاں ایسے تر بیت شدہ فرد کے بارے میں ہم یہی کہہ سکتے ہیں کہ اس کا آشکار ضمیر انسانی خات ہے اور اس کے حفوانی خود طبق ہو ہوائی ہوتے ہیں ، پال

آ دمی اپنے حیوانی غریزہ کے تحت غصے اور جوس کی حالت میں چاہتا ہے کہ اپنے غصے کے تحت کسی مورد غضب شخص سے انتقام لے لیکن اسلامی مکتب اپنے پیروکاروں کوتر ہیت دیتا ہے کہ اپنے غصے پر قابو پائیں، دوسرے لوگوں کی لغز شوں سے چشم پوشی کریں اوران کے ساتھ نیکی اوراحسان کا سلوک کریں۔

ۅٙاڵؙڬڟؚؠؚؽ۬١ڵۼؙؽڟؘۅٙٳڵۼٙٳڣؚؽڹؘؾڹؚٳڹؖٵڛۦۅؘٳٮؗؗؗٞ<sup>ڽ</sup>ڲڿؚؖٵڵؠؙڂڛڹؚؽڹ۞<sup>ٞ</sup>

غرائز پرتربيت كاغلبه

یعنی ایک حقیقی مسلمان جس کا آشکار اضمیر اسلامتی تعلیمات سے آراستہ ہوجا تا ہے وہ ایک ایس شخص ہوتا ہے جواپنے غصے کے وقت مورد غضب شخص کو بخش دیتا ہے اور اس پر احسان کرتا ہے۔لیکن اس بخش اور چیٹم پوشی کا بیہ مطلب نہیں کہ حیوانی خواور انتقام جوئی کی حس اس مسلمان انسان میں بالکل ختم ہوجاتی ہے۔ بلکہ مطلب میہ ہے کہ اس کے وجود کے اندر حیوانی خوکوقیدی بنادیا گیا ہے اور اسلامی وانسانی خونے اس کے آشکار اور تربیت یا فتہ ضمیری کی تعلیم کے مطابق اس کے ارادوں اور ان کو استعال میں لانے کی با کہ دوڑ اسپنہ ہاتھ میں لے لی۔

اسی لئے تو بعض شریف مسلمان افراد کہ جوانسانی اخلاق سے آراستہ ہوجاتے ہیں اور ان کا آشکاراضمیر اسلام کی اعلٰ تعلیمات سے پیراستہ ہو چکا ہوتا ہے۔لیکن کبھی وہ کچھاس طرح سے حالات دوا قعات کے اثر میں آ جاتے ہیں کہ آپے سے باہر ہو

🖾 سورهٔ آل عمران آیت ۱۳۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من الكرى: آسانى پيام توحيد من الكرى: المانى پيام توحيد من الكرى: الكرى الكري

جاتے ہیں۔ تب عنان صبران کے ہاتھوں سے چھوٹ جاتی ہے اور حیوان خواور درندگی کی کیفیت را کھ کے ڈعیر سے نکل کر پکھاس طرح شعلہ در ہوجاتی ہے کہ وہ شخص ایک ہی لمحے میں بھڑک اٹھتا ہے۔ اس وقت یہی انسان شریف ہونے کے باوجود وحشیانہ انداز اختیار کر لیتا ہے اور انسانی انداز کے خلاف کام کرنے لگتا ہے۔

قال على عليه السلام: الشركامن في طبيعة كل احد فان غلبه صاحبه بطن وان لم يغلبه ظهر <sup>[]]</sup>

بشركى طبيعت

امام على علية السلام كا فرمان ہے: بدى اور بدخواہى كے جوبشركى ہوائے نفس اور درندگى كى پيدادار ہے، وہ تمام انسانوں كى سرشت ميں پنہاں ہوكر موجود رہتى ہے۔ پس اگر كوئى شخص اپنى ايمانى طاقت اور صفات كے ذريعے اس پر غلبہ پالے توبيہ بدى ك ميلانات ضمير باطن كى طرف چلے جاتے ہيں اور وہاں چھپے رہتے ہيں ليكن اگر كوئى شخص اپنى حيوانى كشش پر غلبہ پانے ميں كا مياب نہ ہو سكے تواس كے بدى كے ميلانات اور خلام راور پر دہ خفات باہر آجاتے ہيں۔

وعنه عليه السلام: النفس مجبولة على سوء الادب والعبد مامور لملازمة حسن الادب والنفس تجرى بطبعها فى ميدان انخالفة والعبد يجهد بردها عن سوء المطالبة فمتى اطلق عنا نها فهو شريك فى فسادها ومن اعان نفسه هوى نفسه فقد اشرك نفسه فى قتل نفسه <sup>[7]</sup>

بهار فريض اورطبيعت كتقاض كاتقابل

حضرت اما معلى عليه السلام نے ہى فرمايا: نفس امارہ كا رتجان طبعى طور پر نا پسنديد ہ كا موں اور بداخلاقى كى طرف ہے، ليكن انسان كا فريضہ ہے كہ وہ حسن كردار پرعمل كرے۔ پس آ دمى كانفس اپنى طبيعت كے مطابق بدى كا راستہ اپنا تا ہے اور مخالفانہ اقدام كرتا ہے، كيكن اچھا انسان وہ ہے جوجدو جہد كرتا ہے اور اپنے نفس كى غلط خوا ہشات كور دكرديتا ہے۔ پس اگر كوئى شخص اپنے سركش نفس كى لگام آ زاد حجوڑ ديتا ہے اور اسے اپنى مرضى پورى كرنے ديتا ہے تو بيآ دمى اپنى تابى اور اپنے نفس كى فساد ميں خود اس كے ساتھ شريك ہو گيا اور اگر اس نے اپنے نفس كى مرضو ول ميں اس كے ساتھ تعاون كيا تو آ دمى اپنے نفس حفل ميں اس كا ساتھى اور شريك ہو گيا ہے .

> <sup>™</sup> فہرست غررص ۲۲ ۳ متدرک ج۲<sup>ص</sup> ۲۷

المحي المري: أسماني بيام توحيد المحي المحي المحي المحي المحي المحيج ا

خلاصہ میہ ہوا کہ اس مثال میں دینی تعلیمات، مکارم اخلاق، انسانی صفات اور اجتماعی قوانین سب ل کر ایک انسان کے ذہن کے جس حصے کوروشن کرتے اور اسے تربیت دیتے ہیں، وہ اس کا آشکار اضمیر ہوتا ہے جو اس سے آراستہ و پیراستہ ہوتا ہے۔ اس کے مقابلے میں درندہ خوئی ۔ انتقام جوئی، فساد و تباہی، تجاوز و دست در ازی وغیرہ جیسے برے اخلاق انسان کے ذہن کے جس تاریک کرتے ہیں وہ اس انسان کا پنہال ضمیر ہوتا ہے۔ اس پنہاں ضمیر اور آشکار اضمیر کی توضیح کے لئے سیکڑوں مثالیں موجود ہیں جو مختلف موارد میں پیش کی جاسکتی ہیں۔

اس سے پہلے جود در دایتیں ذکر ہوئی ہیں اور دیگر روایات جواس بارے میں ملتی ہیں، ان سب سے بخو بی سمجھا جا سکتا ہے کہ آ دمی کے اندرایک پنہاں ضمیر بھی موجود ہوتا ہے، بلکہ میضمیر اس حد تک طاقتو رہوتا ہے کہ اگر قابو میں نہ رہے تو آ شکار ہوجا تا ہے اور آ دمی کونا جائز اقدامات کرنے پر آمادہ کر لیتا ہے۔

ايك مرموزقوت

اسٹیفن ٹسویک کہتا ہے: فرایڈ سے قبل کے ماہر نفسیات اس نتیج پر پہنچ تھے کہ انسان کی روحانی طاقت اور توانائی کمل طور پر عقلی اور منطقی استدلالات سے متاثر نہیں ہوتی، بلکہ علت وعقل کے قانون کے پس پر وہ ایک ایسی مرموز توانائی اور انتہائی اہم طاقت مستور ہے جوفکر وقصور کے برخلاف اپنے مخصوص تقاضوں کے مطابق عمل کرتی ہے۔لیکن چونکہ ماہرین نفسیات نے ان استنباطات کو ظاہر نہ کیا اور ان کے لیے در پے نہ ہوئے تھے، اس لیے ان کوتھلیل وتجزیہ سے قارر ہے ہیں ۔

در حقیقت ان سے خطا سرزرد ہوئی وہ بیتھی کہ وہ ایک غیر متشعر (لاشعور) چیز کوا پنی تحقیق و مطالعہ کا مورد قرار دینے سے عاجز تھے، اس لئے انہوں نے اپنی ساری روحانی تحقیقات کا دائر ہ مستشعر مسائل تک محد و در کھا۔ یعنی انہوں نے ایسے تطاہرات و استنباطات کے سلسلے کواپنی توجہ کا مرکز بنائے رکھا جوانہیں متشعر ات کے نور میں روشن اور قابل تمیز نظر آئے ،لیکن جو پچھان حدو دسے باہر تھا، انہوں نے اس کی کوئی پر واہ نہ کی ۔

فرائڈ نے اس نظرئے کے خلاف کمر باندھی اوراس نے نہ فقط غیر مستنقعر کواپنی روحانی تحلیل کے علم کی تحقیقات میں داخل کیا، بلکہ بہت تی ایسی تاویلات وتفسیرات جواس زمانے میں روحانی مسائل کے بارے میں ایک مروجہ فلسفہ کی حیثیت اختیار کرچکی تحسیں اورسب لوگوں کے ہاں مقبول ومعمول بن چکی تھیں،اس نے ان کوبھی چیلنج کیا اوران میں تبدیلیاں لایا۔

ايك غير ستشعر وادى

فرائڈ کاعقیدہ بیہ ہے کہ عوامی نصور کے برخلاف فقط مستشعر ہی میں روحانی تطاہز نہیں ہے بلکہ انسان کی روح میں ایک غیر مستشعر وادی بھی موجود ہے۔ مگر قطع نظر اس کے کہ جو بھارے شعور میں آ سکتا ہے، وہ اس سے کمتر نہیں ہے بلکہ تمام روحانی تطاہرات بھی ابتدائی مرحلے میں اس غیر مستشعر وادی میں پیدا ہوتے ہیں، پس فرائڈ نے اپنے اس عقیدے سے اس خلتے کو واضح کیا کہ کسی شک کا غیر مستشعر ہونا (سبحی میں نہ آنا) اس کے معددم ہونے کی دلیل نہیں ہے، اس بنیاد پرعلم نفسیات میں ایک نئی طرح ڈال دی گئی اور نئ فکر ی اساس قائم ہوگئی۔ <sup>[1]</sup>

ایک چھوٹا بچا پن طبعی کشش اور بنیاداورا پنے غریزی رتجان کی وجہ سے چاہتا ہے کہ وہ ہر طرف سے کمل طور پر آزادہ ہو۔ لیکن اس کی بیہ بلاقید و شرط اور مطلق آزادی دائماً برقر ارنہیں رہ سکتی ، کیونکہ ایسی آزادی نہ تو ان انسانی فضائل اور اخلاق حسنہ کے ساتھ موافقت رکھتی ہے جو پیغیبران خدا کی تربیت کا ہدف ہیں اور نہ ہی بیہ مطلق آزادی ، تمدن اور معقول معا شرتی زندگی کے ساتھ ہم آ ہنگ ہو سکتی ہے، حالانکہ انسان کے لئے اس قسم کی متمدن زندگی ایک ضروری اور نا قابل اجتناب حقیقت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ والدین کا دین اور علمی وظیفیہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے فرزند کو ناجائز اور نامنا سب کا موں سے منع کریں اور اسے نہ ہی اور اجتماعی مقرمات و قوانین کے مطابق زندگی گزارنے کی تربیت دیں۔

# مغلوبرجانات

پس زیادہ عرصہ نہیں گزرتا کہ وہ بچیسمجھ لیتا ہے کہ اسے اپنی بہت می نفسیاتی خواہ شات سے چشم پوشی کرنا ہے اور اسی طرح اپنی بہت سی قلمی ترجیحات کود بادینا ہے۔ پس اس کے بیہ علو بہ رحجانات بالکل نابود تونہیں ہو سکتے لیکن آ ہستہ آ ہستہ میر آگاہ وآ شکارا سے ذہن کی پنہاں وادی کی طرف اتر جاتے ہیں اور مخفی و پنہاں ضمیر کے اندر ذخیرہ ہوجاتے ہیں۔

## طبيع درمن اوراجتماع درمن

ایک تربیت یافتہ انسان جس نے مذہبی اور اجتماعی قوانین ومقررات کو قبول کرلیا ہو، وہ جب لوگوں میں زندگی گزار تا ہے تو اپنے اندرد وقتم کے ''من' پا تا ہے۔ اول''من' طبیعی دوم''من' اجتماعی اس کا طبیعی ''من' چاہتا ہے کہ وہ بلا قید و شرط اپنے تمام حیوانی غرائز اور حیوانی خلق وخوکو سیر کرے اور اس پر کوئی پابند کی نہ ہو لیکن اجتماعی ''من' کی خواہش میہ ہوتی ہے کہ وہ القد و شرط اپنے تمام حیوانی ایک متدین اور متمدن انسان کے طور پر پیچانا جائے۔ پس اپنے اس مقصد کو پانے کے لئے اس کا اجتماعی وجدان با قاعدہ طور پر اس کے طبیعی ''من' کی خواہ شات کو پابند کر نے لگتا ہے۔ پس اپنے اس مقصد کو پانے کے لئے اس کا اجتماعی و حیدان با قاعدہ طور پر اس کرتی ہے تو اس کا بیا جتماعی در من' سدر اہ بن جا تا ہے، وہ این کی غریز کی شش اسے تدین یا تدن کی حدود کو کچلا گئے پر مائل

🏼 فرائڈ دفرائڈازم 🗠 ۲



فلی سین شالے کہتا ہے: کہ فرائڈ اپنی کتاب ' پسیکا نالیز پر ایک مقدمہ' میں ایک خصوصی جائزہ ترتیب دیتے ہوئے لکھتا ہے۔ ہماری نظر میں اس قاعد کو سمجھانے کے لئے بہترین اور آسان ترین اسلوب یہ ہے کہ اس کو ایک مکاتی تجسسم کی شکل میں واضح کیا جائے۔ چنا نچہ ہم ' دضمیر مخفی' کے نظام کو ایک انتظام گاہ سے تشبیہ دیتے ہیں ، اس میں نفسیاتی رتجانات اس قدر کثیر تعداد میں بھر ہوئے ہیں جس طرح کسی کمرے میں زندہ اور جاندار افرا دکو بہت زیادہ تعداد میں ٹھونس دیا جاتا ہے۔ پھر اس ازتظام گاہ کے متصل ایک بہت ہی تنگ سا کمرہ ہے کہ اس میں خار کہ اور جاندار افرا دکو بہت زیادہ تعداد میں ٹھونس دیا جاتا ہے۔ پھر اس ازتظام بہت ہی تنگ سا کمرہ ہے کہ اس میں خام ایک آشکار نے رہائش رکھی ہوئی ہے۔ اس کمرے کے اندر داخل ہونے والے دروازے پر ایک موشیار محافظ میٹی اور ہے کہ اس میں خام ایک میں ہر اک کی چھان پھٹک کرتا ہے۔ اگر دوہ اس کے میلان کے خالف ہوتو اے اس ملحقہ موشیار محافظ میٹی ہوا ہے جو نفسیاتی میلانات میں ہر اک کی چھان پھٹک کرتا ہے۔ اگر دوہ اس کے میلان کے خالف ہوتو اے اس ملحقہ میں رہائش پذیر ضمیر آشکار دید ہے شخفی اور پنہاں ہیں۔ اس درواز سے پر آنے کہ بی ملان کے بعد دوں ہو ہوا ہے اس ملحقہ دیتا ہے تو بیاں بات کا ثبوت ہوتا ہے کہ دوہ تا حال خور میں آس دواز ہے ہوئی کر کے ایک کر ہے کا مرک کے اندر داخل ہو نے دو ال درواز سے پر ایک کے میں داخل ہو نے میں دو کہ ہے۔ اس ملحقہ میں رہائش پذیر ضمیر آ شکار دید ہے شرفی اور کی ہو دی ہیں ہیں ۔ اس درواز سے پر آنے کے بعد جب پڑ تال کر نے دالا محافظ ان کو پیچھے دھکھیں دیں دیتا ہے تو ہیں ہو ہو ہوں۔ کی تا ہے تو ہوتا ہے ہوں ہوں ہوں ہو ت

#### د ینی وجدان

جولوگ حقیقی مسلمان ہیں اور دین اسلام کے حقیقی کمال کے باعث اس کی طرف جھے ہیں، ان کاضمیر آ شکار قرآن مجید کی اعلی تعلیمات سے بھرا ہوا ہے۔ اس گروہ کا اسلامی وجدان خلوت وجلوت ہر حالت میں اپنے ضمیر باطن کا نگران رہتا ہے اور جونہی ان کے اندر کوئی میلان سرا ٹھا تا ہے تو وہ فوراً زیر نفیش قرار پاجا تا ہے۔ پھرا گروہ سلامی موازین کے مطابق ہوتا ہے توضمیر آ شکار کے دائرے میں وارد ہوجا تا ہے اور عمل کے حدود میں آ جا تا ہے۔ اگر وہ خداوندی قانون اور اسلامی معیار پر پورانہیں اتر تا تو ا طرف دحکیل دیا جا تا ہے اور ہی اوند ھے منہ پڑار ہتا ہے۔

قال على بن الحسين عليه السلام: الرجل كل الرجل نعم الرجل هوالذى جعل هوالا تبعل الرجل موالذى جعل هوالا تبعالا مرالله ت

حضرت امام زین العابدین علیہ السلام نے فرمایا: ایک واقعی مرد ، ایک کامل مرد ، ایک اچھااور شائستہ مرد وہ ہے جواپن ہوائے نفس کوتکم الہی کے تابع رکھےاورا پنے سارے غرائز کورضائے خداوندی کے مطابق سیر کرے۔

الأفرائد وفرائد ازم من ۲۴
۲۳ مجموعه ورام ج۲ ص۱۰۰

ايت الكري: آساني پيام توحيد 🖉 🖓 🖓 🖓 🖓

وہ منافق لوگ جوداقتی ایمان دالے نہیں ہوتے بلکہ بظاہراسلام کوکلمہ پڑھتے اور نام کے مسلمان ہوتے ہیں، دہ اپنے آپ کو اس طرح ظاہر کرتے ہیں کہ چکے مسلمان ہیں اوران کاضمیر آشکار اسلامتی تعلیمات پر ہے، حالانکہ جو کچھوہ کہہر ہے ہوتے ہیں، ان کا عقیدہ دہنہیں ہوتا،

يْرْضُوْنَكُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَأْلِى قُلُوْبُهُمْ »<sup>[]</sup>

منافقين كي روش

وہ اپنی زبانی باتوں کے ساتھ تہمیں خوش کرتے ہیں حالانکہ ان کاضمیر ان کی باتوں کا منگر ہوتا ہے۔ یہی لوگ ہوتے ہیں جو اپنی غیر مشروع خوا ہشات سے چشم لپشی نہیں کرتے ہیں لیکن اپنی اجتماعی حیثیت کے تحفظ کے لئے لوگوں کے سامنے خداوندی نظام کی باتیں کرتے ہیں اور جوں ہی خلوت میں جاتے ہیں تو وہی خود سیر اور بے لگام انسان ثابت ہوتے ہیں اور اپنی غلط خوا ہشات کی عملی اطاعت کررہے ہوتے ہیں۔

ۅٙٳۮؘ١ لَقُوا الَّنِيْنَ امَنُوْا قَالُوَا امَنَّا ﴾ وَإِذَا حَلَوْا إِلَى شَيْطِيْنِهِمْ « قَالُوَّا إِنَّا مَعَكُمْ « إِمَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُوْنَ®<sup>ِ</sup>

اور جب وہ اہل ایمان سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں اور جب اپنے شیاطین کی خلوت میں جاتے ہیں تو انہیں کہتے ہیں کہ ہم تمہارے ساتھ ہیں،( مسلمانوں سے ) تو ہم فقط سخرگی کرتے ہیں۔ علم الہٰی

۔ اللہ تعالیٰ کے علمی دائرہ کی وسعت کے متعلق قر آن مجید یوں تعلیم دیتا ہے کہ وہ سب کچھ جولوگوں کی فکر وعقل میں آتا ہے، بالفاظ دیگر جو کچھ ضمیر آشکاراور ضمیر مخفی میں موجود ہے اللہ تعالیٰ اس سے آگاہ آشا ہے۔

خداوند عالم جانتا ہے کہ کس انسان نے الہی تعلیمات کے حقیقی کمالات سے متاثر ہو کران کوقبول کیا اورغیر مشر وع رتجانات کو دبا کر رکھا ہے۔اسی طرح وہ پیچی جانتا ہے کہ کس شخص نے لوگوں کو دکھلانے کے لئے بظاہر مسلمانی کا دعویٰ کیا ہوا ہے اور وہ خلوت میں اپنی اسلام دشمن اور مخالفت انسانیت خواہشات کا پیروکا ررہتا ہے۔

ا<sup>س حقی</sup>قی مسلمان کہ جس کاضمیرآ شکارالہی تعلیمات سے آ راستہ ہوتا ہے،اگر بھی خاص حالات میں مجبور ہوجائے اور ناچار ہو کراسے اسلام کی نفی کرنا پڑ بےتوالی حالت میں بھی اللہ تعالیٰ اس کے حقیقی ایمان اور اسلامی ذ<sup>ہ</sup>ین سے آ شاوآ گاہ ہوتا ہے۔

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ توبهآیت ۸ <sup>۳</sup> سورهٔ بقره آیت ۱۴

ايت الكري: آساني پيام توحيد اللي اي مي موجيد اللي اي موجيد اللي اللي موجيد اللي اللي موجيد اللي موجي

صمير نيم روشن منمير باطن كے اندر پائے جانے والے معلومات درجہ خفاء كے لحاظ سے باہم فرق ركھتے ہيں، چنانچہ بعض سوالات يا رتجانات كو بيجھے دحكيل دياجا تا ہے، وہ ضمير پنہاں كے نيم روثن حصے ميں جگہ بنا ليتے ہيں اور پھر معمولى مى توجہ كے ساتھ ضمير آ شكار ك طرف منتقل ہوجاتے ہيں۔ اس قسم كے موارد ميں ضمير پنہاں كا معنى بيہ ہوتا ہے كہ ايک شخص اپنے ضمير كے اندرونى مطالبات سے آگاہ ہونے كے باوجود اس كوشش ميں لگا ہوتا ہے كہ ان كو نخى ركھے۔ مثلاً ايک فردس دوسر فرد كا دشمن ہوتا ہے، ليكن معاملات كى سى مصلحت كے مدنظر اس كے دشمنى كے خيال كو بيچھے دحكيل ديتا ہے، اسے اپنے ضمير باطن ميں جھپائے ركھتا ہے اور ظاہر ميں اس فرد كے ساتھ حجبت اور دوستى كا مظاہرہ كرتار ہتا ہے۔

ضميرناخودآگاه

ضمیر مخفی کے چندایک امورا سے ہوتے ہیں کہ انہیں پیچھے دعمیل دیا جاتا ہے اور وہ اس قدر پنہاں ہوجاتے ہیں کہ آ دمی خود بھی ان سے نا آگاہ اور غافل ہوجاتا ہے۔ پھر ان میں سے پچھا سے امور ہوتے ہیں کہ سخت توجہ کرنے اور اپنی طاقت صرف کرنے کے بعد ان کا ناخود آگاہ ضمیر سے خود ضمیر کی طرف منتقل ہوجا ناممکن ہوتا ہے۔لیکن دوسرے امور ایسے بھی ہوتے ہیں کہ پر دہ نسیان کے پنچ اس طرح پوشیدہ ہوجاتے ہیں کہ سخت تو جد اور بہت زیادہ طاقت کے صرف کرنے کے باوجود وہ خود آگاہ ضمیر کی طرف منتقل نہیں ہو سکتے۔

### ناخودآ گاہی کے درجات

امریکه کاما هرنفسیات پروفیسر کهتا ہے:

<sup>Ⅲ</sup> سورهٔ محل آیت ۲۰۱ <sup>۳</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۲۹ المحي المري: أسماني بيام توحيد المحي المحي المحي المحي المحي المحيج المحي المحيج ا

ایک آدمی کے بس میں یہ بات نہیں کہ وہ بچپن کے زمانے میں اپنی زبان کے تکامل سے قبل کے تمام مشاہدات اور تجربات کو واضح طور یا دکر سکے لیکن باوجود اسکے کہ ایک شخص اپنے اولیہ تجربات او مشاہدات کی یاد آوری پر قادر نہیں ہوتا پھر بھی بیر سارے امور اس کی شخصیت کی ترقی میں اہم عوامل کا مقام رکھتے ہیں۔

فراڈ کہتا ہے: ناخود آگاہ ضمیر کے دوختلف جے ہیں ایک نیم خود آگاہ اور دوسر اناخود آگاہ طلق ۔ ان دونوں کے درمیان فرق ہے۔ پہلا یعنی نیمہ خود آگاہ قسم کا واقعہ اییا ہوتا ہے کہ بڑی آسانی کے ساتھ خود آگاہ جے میں وارد ہوجا تا ہے۔ کیونکہ اس کے مقابل اس کی طاقت بہت ہی صعیف ہوتی ہے۔ لیکن بعض ناخود آگاہ قسم کے واقعات ایسے ہوتے ہیں کہ انہیں خود آگاہ جے کے میدان میں وار دہونے کے لئے بہت زیادہ کوشش اور کا فی وقت کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کی مخالف قوت انتہائی سخت ہوتی ہے۔ اس تفصیل معلوم ہوا کہ در حقیقت ناخود آگاہ می کے محقن ناخود آگاہ قسم کے واقعات ایسے ہوتے ہیں کہ انہیں خود آگاہ جے کے میدان میں معلوم ہوا کہ در حقیقت ناخود آگاہ می کے محلف ناخود آگاہ قسم کے واقعات ایسے ہوتے ہیں کہ انہیں خود آگاہ جے کے میدان میں معلوم ہوا کہ در حقیقت ناخود آگاہ می کے محلف نہیں ہوتی ہے کہ اس کی مخالف قوت انتہائی سخت ہوتی ہے۔ اس تفصیل سے موجود ہونے کی وجہ سے بھی خود آگاہ مرحلے کی طرف تو ایسے ایسے خیالات دل میں موجود ہیں کہ اسب تحرک کے غیر زبان پر آئے ہوتے ہیں۔ چونکہ کسی بھی روتی معالم کی خود آگاہ حصے میں اتر آنا وہاں بہت زیادہ قوت کی کر نے کی حاف نے بین پر آئے ہو ہے ہیں۔ چونکہ کسی بھی روتی معالم کی خود آگاہ حصے میں اتر آنا وہاں بہت زیادہ قوت ہے کہ کر کی حافت کی حکم ہوتے ہیں کہ گو یا نوک ہن خون کی وجہ سے بھی خود آگاہ مرحلے کی طرف نعقل نہیں ہوتے ، دوسری طرف ایسے خیالات دل میں موجود ہیں کہ گو یا نوک موجود ہونے کی وجہ سے بھی خود آگاہ مرحلے کی طرف نع خود آگاہ حصے میں اتر آنا وہاں بہت زیادہ قوت کر جن کی حق میں کر ہن میں خود کی ہو جاتا ہے کہ میڈوت مہیا کرنے کے لئے دیگر روتی واقعات و جریانات کی طاقت کو ادھر خون کی نظر ہوں ا

ضمیر مخفی کی واقعی ماہیت ہمارے لئے اس طرح ہے مبہم اور مجہول ہے جس طرح اس جہان خارج کی حقیقت ہمیں معلوم نہیں ہے۔ ہماراضمیر آ شکار ہمارے نمیر محفق کے بارے میں اس طرح اطلاعات رکھتا ہے جس طرح ہماری روح کی اصلیت اپنے اس جہان خارج کی شناسنائی کے بارے میں انتہائی کم معلومات رکھتی ہے۔''

یچھ حالات ایسے ہوتے ہیں کہ انتہائی محدود وقت میں، بڑ مے مخفی طریقے سے کم ومیش بعید زمانے میں ضمیر آشکارا کی نظر میں آتے ہیں۔ اس لئے ممکن ہے کہ وہ بڑی آسانی کے ساتھ دوبارہ ضمیر آشکاری کی طرف پلٹ آئیں۔ انہیں ضمیر آشکار کی طرف واپس آنے کے لئے اتنا ہی کافی ہوتا ہے کہ وہ چندایک مقررات کی ہیروی کریں اور اپنے آپ کوزیر نگرانی لے آئیں۔ فرائڈ اس قسم نفسانی حالات کو دضمیر مجاور'' کانام دیتا ہے۔

پچھ حالات ایسے ہیں جوزمانہ حال واستقبال ہر دور میں ضمیر مخفی میں کمل طور پر مخفی رہتے ہیں، چنا نچہ فرائلہ فقط اسی قسم کے حالات پر ضمیر مخفی کا اطلاق کرتا ہے۔ان حالات کے لئے ممکن ہے کہ وہ بھی بھی ضمیر آ شکار کی نگاہ تلے نہ آئیں، کیونکہ ایسا حافظ بھی موجود ہے جو ضمیر مجاور کے حالات کو اپنے اندر محفوظ رکھے بغیر بھی کام کرتا ہے اور ضمیر مخفی کے تمام حوادث اسی کے اندرا پنانقش جماتے ہیں۔

🔟 روانشنا سی فرائڈ ص ۸۸

عميرمحاور

حقيقى تفتيش

یا ممکن ہے کہ مندرجہ بالا حالات ضمیر آشکار کی نظر سے گزر کر بالآخراس طرح ایک حقیقی تحقیق کے تحت واقع ہوں کہ پھر واپسی کے قابل ہی نہ رہیں۔اس صورت میں مذکورہ حالات ووا قعات واپس دھکیلے جاچکے ہوتے ہیں اور وہ قادر نہیں رہتے کہ دوبارہ ضمیر آشکار کی طرف پلیٹیں، بنابریں معلوم ہوا کہ وہ نفسانی حالات جو وقتی طور پر پنہاں ہوتے ہیں وہ (اصلی ضمیر مخفی کے ساتھ یکساں نہیں ہیں۔'

آپ نے ملاخطہ فرمایا کہ ضمیر مخفی یاضمیر ناخود آگاہ کا حقیقی اور کمل مفہوم آج کے علم نفسیات میں بیر ہے کہ اس دائر ے میں آنے والے تمام اسرار اور معلومات ایک مخصوص حافظ میں محفوظ ہوجاتے ہیں جو بہت حد تک مستور اور مخفی ہوتے ہیں اور ضمیر آشکاری کی طرف بھی بھی نتقل نہیں ہوتے لیکن ایسے تمام اسرار جوانسان کے ضمیر میں پنہاں ہوں اور بعض اسباب یا کچھ توانائی صرف کرنے سے وضمیر آشکار کی طرف نتقل ہو سکتے ہوں توالیسے ضمیر کو دسمیر نیم آگاہ' یا ''د ضمیر مجاور'' کے نام سے موسوم کمیا جا تا ہے۔

آج سے چودہ صدیاں قبل جب قر آن مجید علمی دائر بے کی وضاحت کے در پے ہواتواس نے سر' اور' اخفی' کے دوکلمات استعال کئے اوران سے اس دقیق فرق کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ نیز حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے اس نفاوت کو بڑی صراحت کے ساتھ بیان فرمایا

السر ماكتمته في نفسك واخفي ماخطر ببالك ثمر از

یعنی سروہ ہے کہ جسے تواپنے اختیار کے ساتھ اپنے ضمیر میں چھپالے اور مخفی وہ ہے کہ بھی تیرے دل میں اس کی یا دآئے اور پھرتوا سے بھلادے۔اس کا متیجہ یہ ہوا کہ مجموعہ کا ننات، ارضی وسادی، ارحام ما دران میں پنینے والے فرزندان، بشر کے اعمال وافعال، انسانوں کے مخفی اور آشکارا فکار واسر ارمختصر بیہ کہ اس عالم ہستی کے تارے کلیات وجزئیات علم الہٰی کے دائرے میں موجود ہیں اور اللہ تعالیٰ ان سے کمل طور پر آگاہ اوران کا عالم ہے۔

قال على عليه السلام: يعلم عجيج الوحوش في الفلوات، ومعاصى العباد في الخلوات، واختلاف النيان في البحار الغامرات وتلاطم الماء بالرياح

الأفرائد وفرائد ازم س ٢٣
الأمرائي الأخبار س ١٣٣

سراوراخفي



#### العاصفات

(ایک خطبہ کہ جس میں آپ اللہ تعالیٰ کے علم کی طرف اشارہ فر مارہے تھے)امام علی علیہ السلام نے فر مایا: اللہ تعالیٰ جنگل حیوانات کی آوازوں کو جانتا ہے، اپنے بندوں کی ان نافر مانیوں کو جو وہ خلوت گا ہوں میں کرتے ہیں، مچھلیوں کی امدوروفت کو جو وہ سمندروں کی گہرائیوں میں کرتی ہیں اور پانی کی امواج اور ان لہروں کو جو تیز وتند ہواؤں اورطوفانوں سے وجود میں آتی ہیں۔اللہ تعالیٰ ان سب چیز وں سے بخو بی آ شاوآ گاہ ہے۔

اسلام کا مقدس آئین اپنے پیردکاروں سے یہی خواہش کرتا ہے کہ وہ سب پورے خلوص کے ساتھ اپنے پر دردگار کی عبادت کریں۔وہ اپنے خدا کی عبادت اُسے خدا تبحھ کر کریں اوراس مولیٰ کی درگاہ میں وہی عبادت قابل قبول قرار پاتی ہے۔ جوخلوص عبادت ہوتی ہے، ہمارے ہاں اس بارے میں بہت یں روایات موجود ہیں۔ قالا علی علیہ السلام: الا خلاص ملاك العباد <sup>[3]</sup>

امام على عليه السلام نے فرمايا: عبادت كادارومدارخلوص نيت پر ہے۔

وعنهعليهالسلام:انكلن يتقبل من عملكالإما احلصلت فيه

نیز امیرالمونیین امام علی علیہ السلام ہی نے فرمایا: تیرا کوئی بھی عمل درگا ہ الہی میں قابل قبول نہیں گریہ کہ تونے اسے خلوص کے ساتھ انجام دیا ہو۔

# خلوصعمل

خلوص كاتعلق انسان كے نفسانى كيفيات او ضمير سے ہوار بيعقيدہ كەلللد تعالى برشكى كاعالم ہے۔ اسلام كے قانون خلوص كے اجرا كا ضامن ثابت ہوتا ہے۔ كيونكہ جو شخص بيعقيدہ ركھتا ہو كہ اللہ تعالى انسان كے تمام اسرار اور رازوں پر آگاہ ہو وہ دخما اس بات كا خيال ركھتا ہے كہ اس كى سارى عبادت پاك و پاكيزہ اور برقشم كى آلائشوں سے مبرئى ہونا چا بميں اور ان كو فنى يا آشكار شرك سے آلودہ نہ ہونا چاہئے۔ كيونكہ اس كى سارى عبادت پاك و پاكيزہ اور برقشم كى آلائشوں سے مبرئى ہونا چا بميں اور ان كو فنى يا آشكار شرك سے مشركين كى صف ميں كھڑا كرديتى ہے اور وہ اللہ تعالى كى طرف سے مستوجب مزاقر ار پاجاتا ہے۔ عن رسول الله صلى الله عليه واله : انه ستل فيما النجا تا خال ان مان النجا ہو فى ان لا تخاد عو اللہ في خدى حكم فانه من يخاد ع الله يخ ہو و يخلع من الايمان و نفسه

نیج البلاغه خطبه ۱۸۹
 نیج البلاغه خطبه ۱۸۹
 نیج ست غررص ۱۹ - ۹۲
 نیج ست غررص ۱۹ - ۹۲

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد

یخ عن الایمان ونفسه یخ علو یشعر فقیل له و کیف یخاد ع الله قال یعم یما امر الله به شمر یریں به غیر ۷ فاتقوا الله واجتنبو الرئاء فانه شرك بالله المرائی یوم یوم القیامة بار بعة اسماء: یا کافر یا فاجر یا غادر یا خاسر حبط عملك وبطل اجرك<sup>[1]</sup> حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآلدوسلم سے سوال كيا گيا كمل بروز قيامت نجات كر جز سے ج؟ مرت رسول اكرم صلى الله تعالي والدوسلم سے سوال كيا گيا كمل بروز قيامت نجات كر جز سے بے؟ مرت رسول اكرم حلى الله تعالى اللہ تعالى على محال كيا كيا كم بروز قيامت نجات كر جز سے بے؟ مرمزت رسول اكرم حلى الله تعالى اللہ تعالى من محال كيا كم بروز قيامت نجات كر جز ہے ہے؟ مرت محضرت من جواب ميں فرمايا: نجات فقط اس ميں ہے كما ہے اللہ كر ماتھ دهوكه اور فريب نه كرو كه پر الله تعالى بھى محمور كيل دين جواب ميں فرمايا: نجات فقط اس ميں ہے كما تي تو كال ميں محمول ال دور تيا ہے اور اس كا كمان سلب كر ليتا ہے۔

دهوكه سے پر ہيز

جوکوئی اللہ تعالیٰ سے دھوکا کرتا ہے اگروہ اسے صحیح طور سے سمجھتو در حقیقت اپنے آب کودھو کہ دیتا ہے۔ اس پر حضرت رسول اکرمؓ سے پوچھا گیا، کوئی خدا سے کس طرح دھو کہ کر سکتا ہے؟ فرمایا: اس طرح کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو جوفر یصنہ انجام دینے کا امرفرمایا ہے، اس کو انجام تو دیے لیکن دل میں نیت غیر خدا کی کرے۔ اس کے بعد فرمایا: راہ تقویٰ اختیار کرواور ریا سے پر ہیز کرو کیونکہ ریا اللہ تعالیٰ سے شرک کرنے کے مترادف ہے اور بروز قیامت ریا کا رکو چارنا موں سے پچار جائے گا، اسے کافر، اے فاجراے مکار، اے اپنے نقصان کرنے والے! تیرے اعمال غارت اور تیر اجرضائع ہوا۔

عن ابى عبدالله عليه السلام قال: الرجل يعمل شيئا من الثوات لا يطلب به وجه الله انما يطلب تزكية الناس يشتهى ان يسميع به الناس فهذا الذى الشرك بعبادة ربه [1]

حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا: ایک آ دمی ایک عبادت انجام دیتا ہے لیکن اس میں رضائے الہی کا مطلب کارنہیں ہوتا بلکہ چاہتا کہ لوگ مجھے اچھائی اور نیکی سے یادکریں۔اس کی خواہش میہ ہوتی ہے کہ لوگ اس کی عبادت کا حال وہ آ دمی اس طرز نظر کے ساتھوا پنے رب کی عبادت میں شرک کرتا ہے۔

> ت سفینة البخارج ا''رای''ص۹۹ ۴ ۳ سفینة البخارج ا''رای''ص۹۹ ۴

ايت الكري: آساني پيام توحيد محرج المحرج ا

### اخلاق تحاجراء كاضامن

ا پیچھاور برے اخلاق ہوں یا رواونا رواا عمال ،علم الہی کا احاطہ ان میں بھی دینی قانون کے اجراء کا بہترین ضامن ہوتا ہے۔جس کسی کا عقیدہ ہو کہ اللہ تعالی لوگوں کے تمام اعمال سے آگاہ ہے، جو کوئی ہمیشہ خود کوذات الہی کے حضور میں دیکھتا ہے اور جزاء وسز اپریقین رکھتا ہے، وہ اپنے آپ کو گناہ سے آلودہ نہیں ہونے دیتا۔ اگر بھی کسی گناہ کا مرتکب ہوتھی جائے تو فوراً متوجہ ہو کر توبہ کرتا ہے اور اپنی پروردگار کی درگاہ میں پشیمان ہوجا تا ہے، چینا نچہ بیتو بہ وندا مت اور خوکوز ریز طرالہی سی میں معاشرے کے لئے پیغیر ان الہی کی مقد س تعلیمات میں سے ایک متاز چیز ہے۔

اعمال يرايمان كااثر

عموماً انسانی معاشروں میں قوانین کے نفاذ واجراء کے ضامن ان کے عدالتی نظام کے لعزیری قوانین ہوتے ہیں ۔لیکن الہی قوانین کے نفاذ واجرا کا ضامن تعزیری قوانین کے علاوہ ایمان بخدا۔ایمان بیلم خدااورروز جزاء میں ثواب وعقاب پراعتقاد رکھنا بھی ہے۔

عام بشری معاشروں میں عموماً ویکھنے میں آتا ہے کہ لوگ اپنے قانونی فرائض کو انجام دینے سے گریز کرنے کے لئے ضرور راہ فرارڈ هونڈ لیتے ہیں۔ یا پھر قانونی خلاف ورزیوں کے مرتکب ہوکران جرائم کے چھوٹے سے چھوٹے نشانات کو بھی مٹادیتے ہیں تا کہ سز اسے بنج سکیل ۔ نیز عدالتی ادار یہ بھی واضح ثبوت مہیا نہ ہو سکنے کی بنا پر انہیں سز انہیں دے سکتے ، پھر اس طرح عملی طور پر قانون معطل ہو کررہ جاتا ہے۔ اور مجرمین دندناتے پھر اکرتے ہیں لیکن الہی معاشرے میں لوگوں کا خدا اور اس کے وسیع علم پر ایمان ہوتا ہے اور وہ اللہ تعالی کو اپنے تمام اچھ یا برے اعمال پر حاکم مانتے ہیں۔ اس لئے وہ لوگ کی میشہ اور ہر جگد اپنے اعمال و کر دار پر نگر ان رہتے ہیں ، کیونکہ وہ یقین رکھتے ہیں کہ خدا وند تعالی ہر چیز سے آگاہ اور اس کا عالم ہے «یہ ما ہیں ایس یہ مور کر واس کے میں اور ان کولیتین ، ہوتا ہے کہ ہم اللہ تعالی کے سام منے توں کہ مانے ہیں۔ اس کے وہ لوگ کہ یشہ اور ہر جگد اپنے اعمال و کر دار پر نگر ان ولیتھین ، ہوتا ہے کہ ہم اللہ تعالی کے سامنے حکم ان پر حاکم مانتے ہیں۔ اس کے وہ لوگ ہم یشہ اور ہر جگہ اپنے اعمال و کر دار پر نگر ان

خرج اعرابی بالیل فادا بجاریة جمیلة فراودها فقالت امالك زاجر من عقلك از المریکن لك واعظ من دینك فقال والله ما یر انا الا الکوا کب فقالت به یا هذا واین مکو کبها؟ فانجله کلامها فقال لها انما کنت ماز حا<sup>[1]</sup> ایک شب کوئی عرب باہر نگلاتو (رائے میں) ایک <sup>ح</sup>ینہ پرنگاہ پڑی اور وہ اے ورغلانے لگا۔ اس خانون نے کہا: اگر

🗉 المتطر ف ج ٢٣ ا٢٣

تیرے دل میں دین کی نصیحت کرنے والی با تیں نہیں تو کیا تیری عقل بھی تجھے اس بری حرکت سے نہیں روکتی ؟ وہ مرد بولاقت م بخدا کہ اس وقت ہمیں اس آسان کے ستاروں کے علاوہ اور کوئی نہیں دیکھ رہا۔ خاتون بولی: پھر ان ستاروں کا وہ خالق یعنی خداوند تعالی کہاں ہے؟ میہ س کروہ مرد شرم سارہوا کہنے لگا: میں نے تم سے ویسے ہی مذاق کیا تھا۔

پاکیز ہادرصاف کر دار کی مالکہ اس مسلمان خاتوں کی بیرگفتگواں حقیقت کو روثن کر رہی ہے کہ ایمان بخدا ادراس کے علمی احاطہ پراعتقا درکھنا، الہی قانون کے اجراء کی کس طرح ضمانت دیتا ہے؟ اورکس طرح اپنے اندر بید قدرت رکھتا ہے کہ ایک تاریک رات میں خلوت کے ماحول میں بھی ایک ایماندارفر دکومنا فی عفت عمل رنے سے روک لے۔

اسلام کے مقدس دین میں پھھا یسے قوانین اور ضابط موجود وہیں کہ دور حاضر کے ترقی یافتہ ترین دور میں بھی پوری دنیا میں کسی جگہان کی نظیر موجود نہیں ہے۔ایسے تمام اسلامی قوانین کی بنیا دلوگوں کے اللہ تعالیٰ اور اس کے علم پر ایمان لانے پر قائم ہے۔بطور نمونہ دو مقامات کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے۔

سر بازی اور جان نثاری اقوام عالم کے اجتماعی مسائل میں سے ایک بہت بڑا مسلہ ہے۔فوج کے وسیع وعریض تحکیم اپنے سپاہیوں کو حاضر کرنے اور اپنے قوانین پر اچھی طرح عمل در آمد کرنے کے لئے تمام وسائل سے لیس ہیں۔انہوں نے اپن پیشو ورانہ قوانین کی خلاف ورزی کرنے والوں کے لئے انتہا کی سنگین قوانین وضع کرر کھے ہیں۔ کیونکہ سپاہی کا کام جان نثاری اور سر بازی ہے اور اس لفظ کے معنی سے یہ بات واضح ہے کہ اپنی جان سے گز رنا اور سرقر بان کرنا مشکل ترین کام ہے۔ پس اس قانون کا اجراء پخت اور سنگین ضابطوں کے بغیر ممکن ہی نہیں ہے۔

اسلام اورسر یازی

یہی وجہ ہے کہ جو سپاہی بیاری یا دیگر اسباب کے تحت اپنے سربازی کے فریضے سے معافی کے مستحق قرار پاتے ہیں ان کے لیئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ محکم کے سامنے اپنی معذوریت کو ثابت کریں۔ جب تک وہ اس کا ثبوت نہ لائیں انہیں معافی اور رحضت کا پروان نہیں دیا جاتا۔لیکن اسلام میں سربازی اور سپاہیا نہ کر دارا یک عبادت ہے اور ایک سپاہی کو معافی کا پر وانہ حاصل کرنے کے لئے محکمہ میں ثبوت مہیا کرنا ضروری نہیں ہے۔ بلکہ اگر سپاہی سے کہے کہ میں شرعی عذر رکھتا ہوں اور محافی کا پر وانہ حاصل کرنے کے لئے رہا تو اس کے اس عذر کو قبول کر لیا جاتا ہے اور سالا را سے اس فرق جی کہ میں شرعی عذر رکھتا ہوں اور محاف کر ان کے اس کی سی شرکت کرنے کے قابل نہیں د نیا کے سی عمل میں نا فذکیا جاتا ہے اور سالا را سے اس فرق جی بنیا دہی متزلزل ہو کر رہ جائے گی ۔

مگراسلام میں بیقانون موجود ہے اوراس سے فوجی نظام پرادنیٰ سابراا تربھی مرتب نہیں ہوتا۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ ایک مسلمان سپاہی چونکہ اللہ تعالیٰ اوراس کے علمی محیط پرایمان رکھتا ہے،اس لئے اسے یقین ہے کہ اگراس نے جھوٹ بولتے ہوئے اپنے آپ کو معذور بتلایا یا تو درگاہ خداوندی میں ماخوذ ہوگا اورذ مہ دارتھہر ہے گا۔

ہر ملک کے اہم اجتماعی مشکلات میں سے ایک مشکل سرکاری محصولات کی وصولی ہے۔لوگوں کواپنی دولت سے محبت ہوتی ہے اور کوئی بھی اپنی دولت کو ہاتھ سے دینے پر بآسانی آمادہ نہیں ہوتا۔ اسی لئے حکومتیں واجبات کی وصولی کے لئے قانون بناتی اور بڑے بڑے ادارے قائم کرتی ہیں۔ چنانچہ جو بھی شخص واجبات کی ادائیگی سے گریز کرتا ہے، اسے خبر دار کیا جاتا ہے اور اس کے اموال قرق کے لئے جاتے ہیں۔ پھر اصل واجبات کے ساتھ تاخیر سے اداکرنے کا جرمانہ بھی وصول کیا جاتا ہے اور حکومت اس طرح

### اسلام اورزكوة

اسلام میں بھی اسلامی خزانے کی آمدنی سے زکوۃ ایک بڑا ذریعہ آمدنی اور جہاد کی طرح اسلامی عبادت ہے۔ ہر مسلمان زکوۃ کی ادائیگی کواپنے روحانی اورا یمانی فرائض سے ثمار کر تا اور عقیدہ رکھتا ہے کہ تکم خدایہی ہے کہ وہ زکوۃ اداکرے۔ چونکہ اسے یقین ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ میری حقیقی آمد اور میرے ذمہ عائد زکوۃ کی تفاصیل سے کمل طور پر آگاہ اور سب کچھ جانتا ہے۔ اس لئے وہ ایک ایک پیسے تک کی ادائیگی کردیتا ہے اور حقد ارافر اد کے ق میں سے کچھ کی ضائع نہیں ہونے دیتا۔

اما م علی علیہ السلام نے اپنے دور حکومت میں زکوۃ کی جمع آوری کے بارے میں ایک حکمنا مہ جاری فرمایا تھا۔ اسمیں آپ نے عاملین ز کو ۃ کولوگوں سے را بطے اور وصولی کے طریقہ کار کے بارے میں ہدایات جاری فرمائی ہیں۔ بی حکمنا مہ اس حقیقت کوروشن کرتا ہے کہ لوگوں کا ایمان بخدا قانون کو بخوبی نافذ کرنے اور ایکے اندر وظیفہ شاسی کی حس کوزندہ کرنے میں کس قدر مئوثر ثابت ہوتا ہے۔

كان يكتبها لمن يستعمله على الصرقات، انطلق على تقوى الله وحرة لاشريك له ولا تروعن مسلما ولا تجتازن عليه كارها ولا تأخذنن منه اكثر من حق الله فى ما له فاذا قدمت على الحى فانزل بمائهم م غير ان تخالط ابيا تهم ثم امض اليهكم بالسكينة والو قارحتى تقوم بينهم فتسلم عليهم ولا تخرب بالتحية لهم ثم تقول: عباد الله ارسلنى اليكم ولى الله وخليفته لاخن منكم حق الله فى اموالكم فهل الله فى اموالكم من حق فتئودوة الى وليه فان قال قائل لا فلا تراجعه وان انعم لك منعم فانطلق معه من غير ان تخيفه او توعدة او تعسفه اور ترهقه <sup>[1]</sup>

🔟 نېچ البلاغه کمتوب ۲۵

المحي المري: أسماني بيام توحيد المحي المحي المحي المحي المحي المحيد المحي المحي المحيج المحيج المحي المحيج المحي

### عاملوں كافرض



ألخوس تقر

علم بشراور مشيت الهي

بسم اللّٰدالرحمن الرحيم ق**الا اللّٰه العظیم فی کتابہ وَلَا يُحِيُّطُوْنَ بِشَىءِ قِسْ عِلْمِهَ إلَّا مِمَا شَمَّۃِ ،** <sup>[1]</sup> اوروہ اللّٰد تعالیٰ کے علم میں سے پچھ بھی حاصل نہیں کر سکتے مگروہی جووہ چاہتا ہے۔ آیت الکرس کے اس جملے کے بارے میں ہم دواعتبار سے گفتگو کریں گے۔ ایک تو خصوصی اعتبار سے اور وہ یہ کہ اس سے قبل کے دو جملوں کے ساتھ اس جملے کا کیا تعلق ہے۔ ان جملوں میں اذن شفاعت ، شفعا ءاور مشفو علیم کی حقیق کیفیت کے بارے میں اللّٰہ تعالیٰ کے علم پر بحث کی گئی ہے۔

تعلم بشرکی حدود دوسراعمومی اعتبار ہےاور وہ بیر کہ اللہ تعالیٰ کاعلم جامع اور کامل ہے جب کہ اس جہان <sup>ہس</sup>تی کے تمام حقائق کے بارے میں بشر کاعلم کمتر اور محدود ہےاور ذات اقد س الہٰی کے ارادہ ومشیت کی حدود کے اندر محدود ہے۔ **تفت کو کی بہلی یہ جہت:** 

ہر مشفوع لہ (جس کی سفارش کی جائے) دنیوی سفارش کے لئے اپنے شفیع (سفارش کرنے والے) کی صلاحیت خود معین کر تا اور اپنی شفاعت کے لئے اسے خود منتخب کر تا ہے پھر اسے مشفوع عندہ (جس کے ہاں سفارش کر ائی جائے) کی طرف روانہ کر تا ہے تا کہ وہ اس کی شفاعت کرے۔(چونکہ دنیوی) سفارش کے نظام میں یہی طریقہ کار فر ما ہے) اس لئے معنوی شفاعت کے بارے میں بھی مشرکین کی یہی سوچ تھی کہ یہاں بھی ہم اپنی مرضی کا شفیع منتخب کر سکتے ہیں۔ پس ہمیں ان بتوں وغیرہ کی عبارت کر نا چاہئے تا

🗓 سورهٔ بقره آیت ۲۵۵

ي اي الكرسي: أسماني بيام توحيد المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي المحافي

اذن شنفاعت علم خدا بر موقوف ہے آیت الکری لوگوں کو سمجھار ہی ہے کہ تما مارضی وسادی مخلوقات ( کہ سارے شفعا ءاور مشفو علیم بھی انہیں میں سے ہیں ) اللہ تعالیٰ کی حقیقی ملکیت ہیں اور کوئی شفیع پر ورد گار عالم کی اجازت کے بغیر حق شفاعت نہیں رکھتا۔ اس کے بعد اس آیت نے اللہ تعالیٰ کی اجازت کو اللہ تعالیٰ کی علمی وسعت کے ساتھ مر بوط کر دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس امرکور وژن فرما یا ہے کہ شفاعت کے معاط میں اللہ تعالیٰ کی اجازت کسی حسب کے ساتھ مر بوط کر دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس امرکور وژن فرما یا ہے کہ شفاعت کے معاط میں اللہ تعالیٰ کی اجازت کسی حسب کے ساتھ مر بوط کر دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس امرکور وژن فرما یا ہے کہ شفاعت کے معاط میں اللہ تعالیٰ کی اجازت کسی حسب کے ساتھ مر بوط کر دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس امرکور وژن فرما یا ہے کہ شفاعت دیتا ہے جو ہر شفیع کی حاجازت دینے والا وہ اللہ ہے جو اس جہان کے تمام حقائق سے آگا ہ ہے۔ وہ ہی فدا شفاعت کی اجازت دیتا ہے جو ہر شفیع کی صلاحیت برائے شفاعت کو کمل طور پر جانتا ہے۔ اس طرح وہ مشفوع لہ کے بارے میں بوری پوری اطلاع رکھتا ہے کہ وہ کس قدر شفاعت کا حق رکھتا ہے۔ مختصر سے کہ اس میں منہیں کہ وہ منہ کے ماری وری اطلاع معیار علم باری تعالیٰ ہے۔ لیکن اس عاجز اور ماتواں تحلوق کی لیے ممکن نہیں کہ وہ اپنی کی محقوق کی میں نہیں میں وری ہوری اطلاع معیار علم باری تعالیٰ ہے۔ لیکن اس عاجز اور ماتواں کلوق کے لیے ممکن نہیں کہ وہ اپنے تا دروتوان خالتی کے علم پر اطلاح حاصل کر معیار علم باری تعالیٰ ہے۔ لیکن اس عاجز اور ماتواں کلوق کے لیے ممکن نہیں کہ وہ اپنے تا دروتوان خالت کے علم پر اطلاح حاصل کر

**ولایحیطون بشیٹی من علمہ الا بماشاء** ان ارضی وسادی موجودات میں ہے کوئی شکی اللہ تعالیٰ کی مشیت ارادے کے بغیراس کے علم کے کسی حصے پر مطلع نہیں ہو سکتی

پس اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو ہدایت کرنے اورانہیں گمراہی سے بچانے کے لئے ارادہ فرمایا کہ حقیقی اورغیر حقیقی شفعاء کے بارے میں اپنے علم کوان پر ظاہر کرےاورانسان کوخرافات اور باطل عقائد سے نجات بخشے۔ چنانچہ اس نے پیغ برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم کی طرف درج ذیل آیت نازل فرمائی تاکہ دہ لوگوں کواطلاع دیں۔

ۅؘڵٳؠٙٮؚؚ۫ڮٵڷۜڹؚؽ۬ؾؘؽٮؙڠؙۅٛڹڡڹۮۅؙڹؚ؋ٳڶۺۜٛڣؘٳۼ؋ٳڵۜ؆ڹۺڡۣڗۑؚٳ۫ؗػۊؚۜۅؘۿ؞۫ؾۼڶؠؙۅ۫ڹ۞

تم اللد تعالی کےعلاوہ جن کو پکارتے ہووہ حق شفاعت نہیں رکھتے مگر فقط وہ ہی جو حق وتو حید کی شہادت دیتے ہیں اوران کی بیر شہادت علم وبصیرت کے ساتھ ہوتی ہے۔یعنی ( وہ اندھی تقلید کرتے ہوئے شہادت نہیں دیتے )۔

اسی طرح مشفوع کہم کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے بیارادہ فرمایا کہ ان کے متعلق اپنے علم کو ظاہر فرما دے اورلوگوں کو اطلاع دے کہ شرکین کے بارے میں باری تعالیٰ کااز لی علم اورالیٰ فیصلہ بیہ ہے کہ وہ الیٰی شفاعت سے بھی بھی فیض یاب نہیں ہو سکیں گے۔ چنانچہ اس نے رسول اکر مسلی اللہ علیہ وآلہ دسلم پر بیآیت نازل فرمائی۔

🗓 سورهٔ زخرف آیت ۸۶

#### التي الكرى: آسانى پيام توحيد

ݺݞݿݥݛݥݳݑݵ<u>ݶ</u>ݴݧݛݧݷݥݛݸݦݳݗݣݥݞݥݥݸݪݳݺݰݥݞݸݵ ݳݱݪݛݪݕݔ ݳݬݶݭ<sup></sup>

پروردگارعالم گزشتہ اور آئندہ کے (تمام شفعاءکو) جانتا ہے( کہ سب ہی مقرّب درگاہ ایز دی اور شریف و بے عیب بندگان خدا ہیں )۔ بیسب کی شفاعت نہیں کرتے مگران لوگوں کی کہ جن کا ( دین ) اللہ تعالیٰ کے ہاں پسندیدہ ہوں۔

شفيع اور مشفوع كى صلاحيت

ان دوآیات سے بخو بی بینتیجہ برآمد ہوتا ہے کہ شفاعت کا ہوناعلم الہٰی میں ایک اہم اور نا قابل تر دید حقیقت ہے۔ بشرطیکہ شفاعت کرنے والےاور جن کے حق میں شفاعت کی جارہی ہو،وہ سب صلاحیت اورلیاقت رکھنےوالے ہوں۔

اللہ تعالیٰ کے علم کے مطابق شفیع بننے کی لیافت اس میں ہوتی ہے جس نے حق تعالیٰ اوراس کی تو حید کی شہادت علم وبصیرت کے تحت دی ہو۔ پس نتیجہ یہ ہوگا کہ انبیاء ملائکہ اور مردان خدا اس لیافت کے مالک ہیں، وہی حق شفاعت رکھتے ہیں اور بقیہ سارے ارباب انواع۔ بت،لکڑیاں اور پتھر وغیرہ علم خداوندی کے لحاظ سے سے شفاعت کرنے کی لیافت نہیں رکھتے ،لہذاوہ بھی اس منصب کے مالک نہیں ہو سکتے۔

جہاں تک مشفوع لہ بے قابل شفاعت ہونے کا تعلق ہے میعلم اللی کے اندروہی مشفوع لہ ہوسکتا ہے جو موحداور باایمان ہو۔لہذا جوغیر خدا کوخدائے تعالی کا شریک درعبادت قرار دیتے ہیں، وہ جو بھی ہوں اور جیسے بھی ہوں، چونکہ وہ غیر خدا کی پرستش کرتے ہیں اس لئے ان کا دین اللہ تعالی کے ہاں پسندیدہ نہیں ہے۔ بنابریں اللہ تعالیٰ کے ہاں شفاعت کرنے کے اہل شفعا یکھی ان لوگوں کی شفاعت نہیں کریں گے۔

گفتگوی دوسری جهت:

اس بارے میں کہ ہروہ امر جوعلم میں آنے کے قابل ہے اور اس پر لفظ علم کا اطلاق ہو سکتا ہے، اللہ تعالیٰ کا عالم اور اس سے آگاہ ہے۔ پس اللہ تعالیٰ اس جہان کی حس شناخت، اس کے مال کی ساری تفصیلات، اس کی پوری مخلوقات اور ان کی ساری روئیداد سے کمل طور پر باخبر ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کا سُنات کے مجموعی حالات اور زمین وآسان کے اندر پائی جانے والی تمام اشیاء سے پوری طرح آگاہ ہے۔

**اَلَا يَحْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْحَبِيرُ شَ<sup>َ</sup>لَاً کيادهٰ ہيں جانتا جس نے خلق فرمايا ہے؟ اورو ہی لطيف وحير ہے (ان باريک ترين موجودات سے جھی باخبر ہے )** 

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ انبیاءآیت ۲۸ <sup>۳</sup> سورهٔ ملک آیت ۱<sup>۹</sup>

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

اللہ تعالیٰ ان کا ئنات کے گزشتہ وآئندہ ۔کلیات وجز ئیات ۔ اس مادے اور توانائی اور اس کے ظاہر اور باطن ۔غرضیکہ اس عالم مستی کے تمام دقائق وخصوصیات سے پوری طرح آگا ہ ہے ۔ اس کے سار ے حقائق اپنے مکمل اور واقعی مفہوم کے مطابق علم الہٰی کے سامنے ظاہرا ورمشہود ہیں ۔

## انسان اور حقائق

### ردشدهمفروض

عصر حاضر میں بھی ہرسال مختلف موضوعات میں گئی ایک مفروضے دنیا کے سامنے پیش کئے جاتے ہیں جو بعد میں خلاف حقیقت ثابت ہوتے ہیں۔ان میں سے بعض تو بہت جلدعلمی محافل میں ردکر دیے جاتے ہیں اور بعض کی تر دید ہونے میں پچھ عرصہلگ جاتا ہے، بہر حال اس قشم کا کوئی بھی مفروضہ علم صحیح نہیں کہلا سکتا۔

ہم نے اس سے پہلے خواب کے متعلق جو بحث کی ہے، اس میں آپ نے ملا خطہ فرمایا کہ کل کے فلاسفہ اور آخ کے سائنس دانوں نے خواب کی علت کے بارے کیا کیا باتیں کیں اور کیا کیا نظریات پیش کئے ہیں۔ ان میں سے ہرایک نظرید کچھ دقت تک علاء کے ہاں قبول ہوا، وہ اس کے بارے میں بحث کرتے، کتابیں لکھتے اور طلباء کو اس کے مطابق درس دیتے رہے۔لیکن تھوڑے، پی عرصے بعد اس کا بطلان داضح ہوگیا اور علاء کے ہاں اسے مطرود ومرد دو قرار دے دیا گیا۔ ہمارے جوانوں کو اس نئتے کی طرف تو جہ رکھنی چاہئے کہ نظریے (تھیوری) اور علم میں بڑا فرق ہوتا ہے اگر اخبار ات المحتى المري: أسماني بيام توحيد المحتى الم

ورسائل میں وہ کسی ایسے نظریے کودیکھتے ہیں جو کسی محقق سائنس دان نے پیش کیا ہواوروہ اسلام کی قطعی تعلیمات کے مخالف ہوتو اسے ایک علمی بات سمجھ کر فوراً قبول نہ کرلیا کریں اور اپنے دینی عقائد کے بارے میں دود لی اور شک کا شکار نہ ہوجائیں۔ بلکہ وہ تین باتیں رکھیں کہ کچھ مدت کے بعد اس نظریے کا بطلان ثابت ہوجائے گا اور اپنے دین میں شک رکھنے والا جوان خود بخو دنادم اور شرم سارہ وجائے گا۔

کسی چیز کاعلم اس کی حقیقت اور واقعیت کی واقفیت حاصل کرنے کا نام ہے یا اس چیز کے حاص قشم کے وجود کا ادراک کر لینے کا نام ہے۔ یایوں کہہ لیں کہ کسی چیز کاعلم اس کے بارے میں اس طرح کی آگا ہی اور شناسائی حاصل کر لینے کا نام ہے جیسی کہ وہ چیز حقیقت میں ہے۔جامع ترین الفاظ میں یوں کہئے کہ علم باری تعالیٰ میں ہر جیز کی ایک حقیقت وواقعیت موجود ہیں، پس اس شک کا عالم وہ ہےجس کاعلم اس شکی کے بارے میں پر وردگار کے علم کے ساتھ مطابقت رکھتا ہو۔

### بشراورادراك حقائق

اللہ تعالیٰ کے حکیما نہ فیصلوں میں ایک عظیم فیصلہ یہ ہے کہ اس نے بشر کی فطرت میں ایک قابل قدر سر ما یہ رکھا ہے جو اس کی ترقی اور بلندی میں بہت بڑا عامل ثابت ہوتا ہے، وہ انسان کے تجسس اور تلاش کی صلاحیت اور مخلوقات اور وا قعات کی پیدائش کے علل واسباب کی شاخت کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے۔ بشرطبیعی طور پر حقائق اشیاء کو درک کرنے سے عشق رکھتا ہے اور وا قعات جہان کو سمجھنے کی کوشش میں مشغول رہتا ہے۔ اسی لئے جس شکی کو نہیں سمجھ پا تا اس کے آگے ' کیوں ہے' اور ' کیا ہے' کے استفہا میہ نشان لگا تا اور ان کے متعلق بڑی بے صبری کے ساتھ سوال کرتا ہے مشلاً وہ پوچھتا ہے۔ زمین میں زلزلہ کیوں آتا ہے؟ دریا وُں اور سمندر وں میں طوفان کیوں آتے ہیں؟ آفناب کو گر ہن کیوں لگتا ہے؟ ہوا کبھی سرداور کبھی گرم کیوں ہوجاتی ہے؟ وہ اسی طرح کے گی اور سوال بھی کرتا ہے۔ مثلاً زندگی کیا ہے؟ فکر کیا اور حافظ کیا ہے؟

چیکتی ہوئی بجلی ہر حیوان اور انسان ہر دو کی نظر پڑتی ہے، دونوں کے کان بادل کر گرج سنتے ہیں اور ابر سے برسات دونوں دیکھتے ہیں۔لیکن وہ صرف انسان ہی ہے جو سوال کرتا ہے کہ بجلی کیوں چیکتی ہے؟ بادل کیوں گرجتا ہے؟ بارش کیوں برتی ہے؟ یا یوں پوچھتا ہے کہ بجلی کیا ہے؟ اس کی گرج کیا ہے؟

علت داقعه كاعلم حاصل كرنا

جب کوئی پھل درخت سے جدا ہو کرز مین پر گرتا ہے تو اس پر حیوان اورانسان دونوں کی نگاہ پڑتی ہے۔لیکن تنہا انسان ہی ایسی مخلوق ہے جو بیہ سوال سامنے لاتا ہے کہ بیچل کیوں گرتا ہے کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ایک سیب درخت سے جدا ہو کر گراتو وہ نیوٹن کی ناک پر آ لگااس واقعہ نے اس کی فکر کو ترکت دی اوروہ اس کے بارے میں سو چنے لگا اوراس کا نتیجہ بید لکلا کہ اس نے زمین کی کشش ثقل کا



قانون دريافت كرليا\_

بشركامحدودتكم

سیب گرنے کی بیداستان اس لحاظ سے بے فائدہ نہیں ہے، کیونکہ بیہ نیوٹن ایسے بڑے سائنس دان کے ان پیچیس سالہ افکار کو دوسروں تک پیچانے اور سمجھانے کا موجب بنی کہ جو اس بڑے شخص نے اس قانون کو دریافت کرنے میں گزارے ہیں ہاں واقعاً اگر بیسیب اس کی ناک پر نہ گرا ہوتا تو بھی ہم اس عظیم فکری قوت کو اپنی نگا ہوں میں مجسم کر سکتے تھے جو اس نے اس اکتشاف کی راہ میں خرچ کی ہے۔ اس نے خود سے بیسوال کیا کہ واقعاً اگر بیدرخت اپنی موجود بلندی سے سویا ہزار گنا زیادہ وات تو کیا پھر بھی بیسیب گرتا؟ کیا دہ پر اسرار طاقت جو اجسام کے زمین کی طرف گرنے کا موجب بنتی ہے، بیوا کی ہزار گنا زیادہ بلند ہوتا تو کیا پھر بھی بیسیب

علم ان صحیح جوابات کانام ہے جون کیوں ہے' اورن کیا ہے' والے سوالات پردئے جاتے ہیں۔ انسان کی علمی اور ثقافتی ترقی معیار بھی اس بات پر قائم ہوتا ہے کپ وہ اس قسم کے سوالات کے جوابات میں جس قدر صحیح حقائق پیش کرنے پر قادر ہو گیا ہے اور ان جوابات کے ضمن میں میں کس قدر صحیح اور مفصل معلومات رکھتا ہے۔ لیکن اس کا ننات کی کتاب تکوینی میں اس قدر حیرت انگیز حقائق و اسرار پوشیدہ ہیں کہ دور حاضر کے انسان کی خیرہ کن ترقی اور عظیم علمی پیش رفت کے باوجود بھی اس کے معلومات اس کے سوالات کی تیا ہے اور ان کی معلومات رکھتا ہے۔ لیکن اس کا ننات کی کتاب تکوینی میں اس قدر حیرت انگیز حقائق ہو اسرار پوشیدہ ہیں کہ دور حاضر کے انسان کی خیرہ کن ترقی اور عظیم علمی پیش رفت کے باوجود بھی اس کے معلومات اس کے سوالات کی

ہم جانتے ہیں کہ اگر آفتاب کے نور کے ذریعے ایک مخصوص رنگ ظاہر ہوتوا یک معین مقدار کی کمبی موج پیدا کرتا ہے۔ مثلاً ہم اس کو سرخ رنگ کا نام دیتے ہیں اور اسی طرح باقی سارے رنگ بھی سورج کی کرنوں کے سامنے اپنی خاص ترتیب کے مطابق واقع ہوتے ہیں۔ تب ہرا یک معین مقدار کی لمبی موج پیدا کرتا ہے کہ جس سے ہرا یک مربع سینٹی میٹر کے اندر امواج کی ایک مقرہ تعداد کے مطابق ایک مخصوص رنگ پیدا ہوتا ہے۔ ہم ہرا یک کوا یک علیٰ یہ ہنا مرد سے ہرا یک مربع سینٹی میٹر کے اندر امواج کی ایک مقرہ تعداد کے انجام پذیر ہوتا وہ بہت ہی پر اسر ار ہے۔ ہم ہرا یک کوا یک علیٰ یہ ہنا مرد سے ہیں مثلاً سبز وغیرہ اور یوں جو تغیر وتبدل ہر آن ہمارے سامنے کہ کنہ اور حقیق پر ہوتا وہ بہت ہی پر اسر ار ہے۔ ہم ہرا یک کوا یک علیٰ یہ من از سبز وغیرہ اور یوں جو تغیر وتبدل ہر آن ہمارے سامنے انجام پذیر ہوتا وہ بہت ہی پر اسر ار ہے۔ ہم ہرا یک کوا یک علیٰ یہ دہ نام دیتے ہیں مثلاً سبز وغیرہ اور یوں جو تغیر وتبدل ہر آن ہمارے سامنے مرک مریک وقت ہوت ہی پر اسر ار ہے۔ ہم ہرا یک کوا یک علیٰ یہ دہ نام دیتے ہیں مثلاً سبز وغیرہ اور یوں جو تغیر وتبدل ہر آن ہمارے سامنے انجام پذیر ہوتا وہ بہت ہی پر اسر ار ہے۔ ہم تا حال اس سر بستہ در از سے پھرزیا دہ مطلع نہیں ہیں اور بید دو کی نہیں کر سکتے کہ ہم اس معا ملے کہ کہ اور حقیقت پر آگاہ ہو چکے ہیں۔ ہم اس داستان کو جس قدر زیادہ وسعت دیتے چلیں گا ای قدر آڈیس کے ساتھ ہم فکر ہوت جائیں گے کہ جس کا کہنا ہے: ہم قابل حصول معلومات کے مجموع کے ایک فی صد میں سے ایک فی ملین کو جانتے ہیں۔ آن سے دو سال قبل نیو ٹن۔ پور یے علم کو ایک صحر اے تشید دیتا اور کہتا تھا کہ میں اور میر سارے رفتا ہو اس میں میز کر یو می میں کی کر کر اس

> ت تارخ علوم ص ۲۷۳ تن نجوم برای ہمہ ص ۲۷۳

قال على عليه السلام: وما الذى نرى من خلقك ونعجب له من قدرتك ونصفه من عظيم سلطانك وما تغيب عنامنه وقصرت ابصر ناعنه وانتهت عقولنا دونه وحالت ستور الغيوب پيننا وبينه اعظم فمن فرغ قلبه واعمل فكرة ليعلم كيف اقمت عرشك وكيف ذرات خلقك وكيف علقت كف الهواء سما واتك وكيف مددت على مور الماء ارضك رجع طرفه حسيراً وعقله مبهوراً وسمعه الهاً وفكرة حائر <sup>[1]</sup>

مجهول حقائق

اما ملى عليه السلام فے فرمايا: پروردگارا! س قدر عجيب ہے تيرى يۇلوق جوبہم ديكھر ہے ہيں كدان ميں تيرى قدرت كا نظاره كرتے ہوئے ہم متجب ہوجاتے ہيں۔ ہم انہيں تيرى سلطنت اور فرما زوائى كا نثان سيحتے ہوئے اس كى توصيف كرنے لگتے ہيں۔ حالانكه بہت ى محلوق الى ہے جوہم سے پوشيرہ ہے، ہمارى آتكھيں انہيں ديكھ نيوں تكتيں اور ہمارى عقلميں ان كے ادراك سے عاجز ہيں، ہمارے اوران كے درميان غيبى پرد ے حاكل ہو چكے ہيں۔ وہ خض تو بہت زيادہ عظيم اور بزرگ ہے كہ اپنے دل كود يگر تو جہات مالانكه بہت ى محلوق الى ہے جوہم سے پوشيرہ ہے، ہمارى آتكھيں انہيں ديكھ نيوں اور ہمارى عقلميں ان كے ادراك سے عاجز ہيں، ہمارے اوران كے درميان غيبى پرد ے حاكل ہو چكے ہيں۔ وہ خض تو بہت زيادہ عظيم اور بزرگ ہے كہ اپنے دل كود يگر تو جہات من الگ ركھ، اپنى فكر كوكام ميں لا كے (اور مطالعہ وتحقيق كار استا پنائے) تا كہ يہ معلوم كر سكے كہ تو نے اپنى كس طرح بر قرار فر مايا؟ اپنى تخلوق كو كوكر خلق فر مايا؟ اور اپنے ان آسانوں كوكس طرح اس ہوا ميں معلق كر ركھا ہے؟ اس زيئى كى لہروں پركس الگ ركھ، اپنى قلركوكام ميں لا كے (اور مطالعہ وتحقيق كار استا پنائے) تا كہ يہ معلوم كر سكے كہ تو نے اپنے عرش كس طرح بر قرار فر مايا؟ اپنى تخلوق كو كوكر خلق فر مايا؟ اور اپنے ان آسانوں كوكس طرح اس ہوا ميں معلق كر ركھا ہے؟ اس زيئى كى لہروں پركس الى جي حوال گوں اور خلي كى اور كى زحمت كر نے كے باوجود ) تھى ہو بى والى تر گى گى اور كى پن كى اور كى كى اور كى كان مان كارہ ہو چكے ہوں گے اور قدر پر يثان ہو گى (لين ن اپن اس على سفراور تحقيق سير سے عاجز آكر پر يثان حالت ميں والى پن جلى كا ماكارہ ہو چكھ ہوں گا ورفر پر يثان ہو گى (لين اين كى معلومات جس قدر زيادہ ہو تى جات ميں والى كى محلومات جس قدر وسعت پيدا ہو تى جاتى ہى اور خلى اين كى معلومات جس اتر بن اين اين اين اور اور تى جي اور تى ہيں اور اس كى اعلى اس ميں اور اور تى اس كى اور اى محلو مات ميں ان كى اخلا مالى اور اور اور الى اور الى اور الى اور تى يں اور الى كى اور الى كى اور الى الى محلو مات ہى اور تى اور تى كى دنيا ميں جو جو بى اور ال ت مال خاند وہ محل قى اور قالى ان محلو مات ميں اتنا ہى اضافہ ہو تا جا ہے آت كى دنيا ميں ہے جو اس والا ت۔ کار نے سے تا حال ماجز اور اتوں الى ہے ہے محلوں كى تى مى مى مى اور ہا ہى مى اور تى كى دنيا ميں ہے جو كى

ماہیت فکر کیا ہے؟ یعنی ایک ایسا عجیب عضر جوانتہائی معمولی توانائی خرچ کرنے سے اس قدرزیادہ فعالیت انجام دیتا ہے۔ اس کی حقیقت کیا ہے؟ دیگر طبیعی توانا ئیوں سے اس کے کیسے روابط ہیں؟ اس زندہ مادے میں پائی جانے والی روح ایک نامرئی

🗉 نهج البلاغه خطبه ۱۵۹

ماييت فكر

(نادیدہ) چیز ہے، تاہم یہ ہماری دنیا کی سب سے فعال قوت ہے اور اس نے اپنی کاوشوں سے سطح زمین کو بدل کررکھ دیا ہے۔ یہی مختلف تدن قائم کرتی ہے اور پھرانہیں سرنگوں کردیتی ہے، اس نے ہمیں ستاروں کے جہان کی شناسائی کرائی ہے۔

جس طرح لوزالمعدہ سے (معدہ میں بادام کی شکل والے تو تھڑے) سے انسولین اور جگر سے صفرا نکلتا ہے۔ کیا اس طرح فکر بھی مغز سے ٹپکتی ہے؟ یا بیتوانا ٹی کی ایک علیحدہ قسم ہے جو دیگر طبیعی تو انا ئیوں سے جداگا نہ تحقیقت کی حامل ہے اور مغز کی سطح کے حصے میں پائے جانے والے سیز (خلیوں) کے ذریعے پیدا ہوتی ہے؟ یا اس کے برعکس بیدا یک غیر مادی وجود ہے جو زمان و مکائکی حدود سے باہر اور اس عظیم جہان کے تمام اطراف سے آگے کہیں دور سے آئی اور کسی نامعلوم طریقے سے مغز کے اندر پینچنے میں کا میاب ہوگئی ہے۔

ہرزمانے اور ہرملک میں بڑے بڑے فلاسفران مسائل کوحل کرنے میں اپنی عمریں صرف کرتے رہے ہیں ،لیکن ان میں سے کوئی بھی اس راز کو بے نقاب کرنے میں کا میاب نہیں ہوا۔ <sup>[1]</sup>

انسان کوفطری طور پر کمال حاصل کرنے کاعشق دیکر خلق فرمایا گیا ہے اور وہ حقائق کے ادراک کا والہانہ جذبہ رکھتا ہے۔ اسے بیشوق لگار ہتا ہے کہ وہ سب چیز وں کاعلم اور ہر چیز کی واقعیت کوجا نتا ہو۔ یعنی جس طرح کوئی شکی حقیقت میں ہے وہ اسی طرح جا نتا سمجھتا ہو۔لیکن اس کا بیشوق عملی طور پر بھی بھی کا میاب نہیں ہوسکتا، کیونکہ انسان ان تما م اشیاء کے حقائق کی واقعیت تک پینچنے پر قا در نہیں ہے۔ جب کوئی تمام حقائق کاعلم رکھنا بالفاظ دیگر خدائے تعالی کے علم کو اپنے احاطے میں لے لینے اور اس کی ساری معلومات سے آگاہی حاصل کر لینے کے مترا دف ہے اور بینا ممکن ہے کہ ایک محدود مخلوق اپنے محدود خلوق اپنے محدولاتی اسی میں سے لینے اور اس کی ساری معلومات نسبت خاک رابا عالم پاک ) ان حقائی کے بارے میں انسان کاعلم نہا ہیت معمولی ہے اور نسی حدیث کی جہاں تک اللہ تعالیٰ

ولايخيطون بشيئي من علمه الابماشاء

چونکہ بیہ معلوم نہیں کہ ایک انسان کے علم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کیا ہے؟ اس لئے ہمیں پیہ نہیں چل سکتا کہ انسان فہم حقائق میں س قدرتر قی کرنے پر قدرت رکھتا ہےاوروا قعات کاادراک کرنے میں کس حد تک آگے بڑ ھ سکتا ہے؟۔

### بشرى توانائياں

ہاں بی سلم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بشر کوایک بہترین اور عالی ترین جسمانی عنا ئیت فرما کر پیدا کیا اور اسے عقل ۔ ہوش۔ حافظہ جیسی تو انا ئیوں کے ساتھ مسلح فرمایا ہے۔ تا کہ وہ اپنی عقل کے ساتھ اس کتاب کا سکات کا مطالعہ کرے، اپنے ہوش کے ساتھ نظام آ فرنیش کے اسرار ورموز کی تحقیق کرے اور انہیں باہمی ارتباط دینے کی کوشش کرے۔ اس طرح اپنی تحقیقات و مطالعات کے نتائج کو

🗓 انسان ناشاخته ص 🕅

حافظے کے خزانے میں محفوظ کرےاور پھر بوقت ضرورت ان سے استفادہ کرے۔

اللہ تعالیٰ نے زبان اورقلم کی دوطاقتیں بشر کی دسترس میں قرار دی ہیں تا کہ علماء تقریر اورتحریر کے ذریعے اپنے علوم دوسروں کونتقل کریں اور آنے والی نسلیں اپنے اسلاف کی معلومات وتحقیقات سے ہم رہ مند ہوں۔ درحقیقت زبان اورقلم دوایسے پل ہیں جو نسل سابق کے علوم دعقول کونسل لاحق کے ساتھ مربوط کرنے کا کام دیتے ہیں اور انسانوں کی وہ معلومات جوان کی زندگی کا سرمایا ہیں، انہیں ہوتھم کی نابودی کے خطرے سے حفوط کر لیتی ہیں۔

قال على عليه السلام: للانسان فضيلتان عقل ومنطق فبابعقل يستفيد وبالمنطقى يغيدات

عقل وزبان

امام علی علیہ السلام نے فرمایا: انسان کے لئے دوف طیلتیں ثابت ہیں عقل اور زبان ۔وہ عقل کے ذریع علمی استفادہ اور حقائق کاادراک کرتا ہے اور پھر زبان کے ذریعے اپنی معلومات کو دوسروں تک پہنچا تا اور انہیں سہرہ مند کرتا ہے۔

علمی میدان کی عظیم ترقی اور صنعتی میدان کا خیرہ کردینے والا انقلاب جوآج کے انسان کونصیب ہوا، اس نے اس جہان کی کیفیت کو بالکل بدل کررکھ دیا ہے۔ بیسب فقط اسی صدی کے محققین کی علمی تحقیقات اور تجرباتی کاوشوں کا نتیجہ نہیں، بلکہ اس میں افلاطون۔ ارسطو۔ سقراط۔ بقراط۔ بوعی سینا اور خواجہ نصیرالدین طوسی جیسے ان عظیم افراد کی تحقیقات و مطالعات کا بھی بہت زیادہ حصہ ہے جو گزشتہ ادوار میں اس قسم کی علمی تحقیقات پر محنت کرتے رہے اور آج کے تعدن کی ابتداء کر گئے ہیں۔ مختصر بید کہ آج کا انسان کا کسی سے معالی میں انسانوں کی علمی کا وشوں کے ساتھ سوچتا ہے اور علمی کتاب کے ذریعہ نتخل ہونے والے معلومات سے اس کا نتیجہ نیں ان کل کے

## انسان كالخصوص سرمايير

نیز شعبہ طبیعات میں انسان کو جو کا میا بیاں آج تک حاصل ہو چکی ہیں یا مستقبل میں حاصل ہوں گی، یہ سب خداد ند تعالیٰ کی منشاء اور مشیت الہٰ کی مر ہون منت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی مشیت کے مطابق استعدادوں کا عظیم سر مایدانسان کو عطا فر ما یا اور دیگر حیوانات کونہیں دیا۔ یعنی خداد ند تعالیٰ نے اپنی مشیت کے مطابق بشر کو حقاق کا ادراک کرنے کی طاقت سے نواز ااور اس کو عاقل۔ باہوش اور محقق بنا کر خلق فر مایا ہے اللہ تعالیٰ نے اپنی مشیت کے ساتھ انسان کو حافظہ تقریر اور تحریر کی طاقت سے نواز ااور اس کو عاقل۔ اس کر ہُارض اور اس کے دائرے میں موجودتما م اشیاءکو انسان کے لئے مستخر کردیا، یہ سب پچھاتی کے لئے پیدا فر مایا اور اسے اجازت

🗉 غررالحکم ص ۵۸۳

المحير المركبي المركبي المركبي المركبي المركبي المحتر المحالي المركبي المركبي المحتر المحالي المحتر المحت

دی ہے کہ دوہ اس سے فائدہ اٹھائے۔ <mark>ھُو الَّنِ بِی حَملَق لَکُمْ مَّمَا فِی الْارْ حِض بَحِیْحًا ﷺ</mark> (اللہ تعالیٰ) ہی وہ ذات ہے جس نے تمہمارے لئے وہ سب کچھ ظلق فرمایا جوز مین میں ہے۔ بشر کے علم کے بارے میں مشیت الہی بشر کی اس صلاحیت اور قابلیت کی مقدار کے ساتھ مربوط ہے۔ چونکہ بشر کی عقل و ہوش، بصارت وساعت اور اس کی تمام ظاہر کی و باطنی قو تیں محدود ہیں، اس لئے ضرور کی ہے کہ بشر کے ادراک حقائق کا دائرہ بھی محدود ہو۔

# آ دارکی کہریں

فضا میں انتہا ئی لطیف قسم کی امواج پائی جاتی ہیں کہ جنہیں آواز کا نام دیا گیا ہے۔ یہ آواز کسی حامد کی شکل میں موجود نہیں اور نہ ہی وزن رکھتی ہے، بلکہ امواج کی فقط حرکت ہی آواز (صوت) کہلاتی ہے۔ جوں ہی ہوا کے اندر کوئی خلل وجود میں آتا ہے مثلاً اشیاء کا با ہمی نگراؤ پیدا ہوتو اس سے فضا کے اندرصوتی امواج پھیل جاتی ہے۔ یہی امواج اندر کوئی خلل و آن پینچیں اور کان کے پردہ کولرزانے میں کا میاب ہوجائیں تو ہمارے کان کے اندرا یک احساس پیدا ہوتا ہے۔ کان کے اس احساس کا نام آواز (صدا'' ہے۔ البتہ ہمارے کان کے پرد ہے کی حساسیت ایک معین حدرکھتی ہے، اگرامواج اس حد تک بالاتر ہو کر گز رچکی ہوں تو ہمارے کان ان کو سننے کی طاقت نہیں رکھتے ۔ <sup>ت</sup>

انسانی کان کے اس ردعمل کے پیش نظر اصوات کو چند طبقات پر تقسیم کمیا گیا اور سننے کے لئے دو بنیادی خصوصیات ضروری قرار دی گئی ہیں: ارتفاع اور شدت (بلندی اور تخق) آواز کے ارتفاع کاعلم اس کے تواتر کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔ آواز جس قدر (زیر) ینچے ہوتی ہے اس کا تواتر زیادہ ہوتا ہے اور جس قدر اس کا تواتر کم ہوتا ہے اسی قدر وہ آواز (بم) بلندتر ہوتی ہے۔ آواز کی اس خاصیت کوزیر مطالعہ لانے کے لئے متعدد قسم کے تجربات انجام دئے گئے ہیں تا کہ سننے کے شرائط کی تعیین کی جاسکے۔

#### ماوراءصوت

انسان کا کان ایسی آواز کاادراک کرنے پرقادر ہے جس کا تواتر سولہ (۱۲) درجے فی ثانیہ سے زیادہ ہو۔ بلندی کے لحاظ سے اس کے متعلق کہا گیا ہے کہ وہ اس وقت سنائی دیتی ہے جب تک وہ سولہ ہزار درجے فی ثانیہ کی اوسط حد کے اندر ہو۔انسانی کان ایسی لہرول کو سننے پرقادر نہیں ہے جن کا تواتر سولہ (۱۲) درجے فی ثانیہ سے کم تر ہو، ان لہرول کو مادون صوت ( آواز سے پائیں تر )

> <sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۹ <sup>[]</sup> نجوم برای ہمہ<sup>ص ۸</sup>۹

المحيج المحرق: آساني بيام توحيد المحيج ا

کانام دیا گیا ہے۔انسانی کان سولہ ہزار درجے فی ثانیہ تک کی اہروں کوئن سکتا ہے، جن آوازوں کا تواتر سولہ ہزار سے زیادہ ہوانہیں ماوراء صوت ( آواز سے بالاتر ) کانام دیا گیا ہے۔<sup>[1]</sup>

آ ج کے سائنس دانوں نے اپنی تجربہ گا ہوں میں انتہائی پیچیدہ آلات کے ذریعے بڑی مہارت سے میہ معلوم کرلیا ہے کہ سرخ اور بنفش رنگ کے درمیان فرق کا با عث روشن کی میکر دسکو پی امواج کی وہ تعداد ہے جو ہر ثانیہ میں ہماری آنکھ میں وارد ہوتی ہے۔ روشنی کی میاہریں باہم اتنی نز دیک ہوں کہ ان میں سے سات سوچھپن کر وڑ فی ثانیہ ہماری آنکھ میں وارد ہوتی ہے۔ احساس پیدا کرتی ہیں جس کو بنفش رنگ کہا جاتا ہے۔ میاہریں اس قدر چھوٹی چھوٹی ہوتی ہیں کہ میکر دسکوپ کے ذکر یع بھی دیتیں ۔ اگرہم ان لہروں کو دیکھنے پر قادر نہیں ہوجاتے اور انہیں جسم مان سکتے تو فضا میں اڑھائی سیٹی میٹر مربع کے اندر بنفش رنگ کی باسٹھ ہزار روشن لہریں سائلی تھیں لیکن واضح ہے کہ ہمارے لئے ان امواج میں سے ایک کودیکھنا بھی ممکن نہیں ہے۔

رنگ کی لہروں کی تعداد

وہ لوگ اپنی تجربہ گا ہوں میں روشنی دارا مواج کی فی سینٹی میٹر تعدا دکو ثمار کرنے پر بھی قادر ہو گئے ہیں، چنا نچدوہ نورانی لہریں جو ہمارے اندراس احساس کوجنم دیتی ہیں کہ جس کا نام آبی رنگ رکھا گیا ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ فضا میں اڑھائی سینٹی میٹر کے اندراس کی پیچپن ہزارلہریں موجود ہوں، سبز رنگ کے لئے اڑتالیس ہزارلہریں، زردرنگ کے لئے چوالیس ہزارلہریں، اور سرخ رنگ کے لئے ہراڑھائی سینٹی میڑ کے اندراڑتیس ہزارلہریں موجود ہونا چاہئیں۔ نیز گہرے سرخ رنگ کیلئے تینتیں ہزارلہریں ہونا چاہئیں اور جو سرخ سے بھی کم تر ہوتا ہے تو دہ ہمیں دکھائی نہیں دے سکتا۔

باالفاظ دیگرا گرکوئی روشنی اڑھائی سنٹی میٹر میں تینتیں ہزاراہروں سے کم مقدار پرمشتمل ہوتو ہمارے اعصاب اس کا ادراک کرنے سے قاصر رہتے ہیں۔ مثلاً الکحل کے شعلے کی روشنی اپنے بعض خاص حالات میں تقریباً نا تابل روئیت ہوتی ہیں۔ دوسری طرف اگر نورانی لہروں کی تعدادایک معین حدسے بالاتر ہوتو ہماری آنکھا ہے دیکھنے پربھی قادز نہیں ہے۔ اس لحاظ سے بدامواج بھی آواز کی مانند ہوجاتی ہیں۔ جیسا کہ بہت سے حشرات الارض کی آوازیں کہ جو بہت زیادہ زیر ہوتی ہیں، اس لئے ساعت میں نہیں آتیں ای طرح بہت سی نورانی لہریں بھی ہیں جواڑھائی سنٹی میٹر میں چھیا سٹھ ہزار سے زیادہ ہوجاتی ہیں اور وہ ہماری نگاہ میں آنے والیٰ نہیں ہوتیں، ایسی امواج کی ماوراء بنفش کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ <sup>3</sup>

> <sup>™</sup> چه میدانم؟ ماوراء صوت ص ۱۹ <sup>™</sup> نجوم برای بهمه ۹۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي فاج اي اي اي مانى پيام توحيد بي فاج اي اي اي فاج اي اي فاج اي اي فاج اي اي فاج ا

انسان کی محدود بصارت دساعت آ ب نے ملا خطہ فرما یا کہانسان کی بصارت وساعت کی طاقتیں خداوند تعالٰی کی مشیت وارادہ کے مطابق محدود رکھی گئی ہے۔ وہ ذات باری تعالیٰ ہے کہ جس کی بینائی دشنوائی کی قدرت اس محد ود مادے سے قائم نہیں اور (لامحد ود ہے ) وہ ہر چیز کود کی تقاب ادر ہرمسموع کوسنتا ہے۔ قال على عليه السلام: وكل سميع غيرة يصمر عن لطيف الاصوات ويصمه كبيرها وينهب عنه ما بعد منها وكل بصير غيرة يعمى عن خفي الالوان و لطيف الاحسام اما معلی علیہ السلام نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر سننے والالطیف آوازوں کے سننے سے عاجز ہے اور شدید آوازیں اس کو بہر ااور ناشنوار بنادیتی ہیں، دہ دورکی آواز وں کوبھی سن یا تااوراللہ تعالیٰ کےعلاوہ ہر بینافر مخفی رنگوں اورلطیف اجسام کود کیھنے سے عاجز ہوتا ہے۔ یہ بس خداوند تعالٰی کی ذات ہے جو ہر چیز اور ہر شخص سے باخبر اور اس سے آگاہ ہے۔وہ اس جہان ہتی کے تمام غیوبات و مشہودات، ماضی وحال،اورتمام موجودات سے یوری طرح مطلع وآگاہ ہے کہ کوئی بھی چیزاس کی ذات اقد س سے یوشیدہ نہیں ہے۔ ٳڹؘۜٳٮڵ؋ؘۘڵٳؿۼٛۼؠۘۘۼۘڵؽؚڡؚۺؘؿٷڣٳڵڒۯۻۅٙڵٳڣۣٳڶۺۜؠؠٙٳٙ؞ؚ<sup>ۿ</sup> یے شک اللہ تعالیٰ ہی وہ ہےجس سے زمین وآ سان کی کوئی چرخفیٰ نہیں ہے۔ انسانوں کی تمام ظاہری اور ماطنی قوتیں محدود دمتناہی ہیں،اسے مشیت الہی نے جس قدرا جازت عطا کی ہے،اسی قدر وہ ان موجودات کا ئنات کواپنے علم کے دائر ہے میں لیتااوراس جہان کے خفی اسرار پر مطلع ہوسکتا ہے۔انسان کو بیقدرت ہرگزنہیں ہے کہ وہ اللد تعالی کے غیر محد د دعلم سے داقف ہو سکے اور باری تعالیٰ کے سارے معلومات پر آگا ہی حاصل کر سکے۔ ولايحيطون بشيئي من علمه الابم أشاء انسان اینے علوم کے گونا گوں شعبہ جات میں جس قدر ترقی و تکامل اور بلندی و پش رفت حاصل کر لے، وہ اس امر پر کبھی قادرنه ہو سکے گا کہاللہ تعالی کی ذات دصفات کی حقیقت کودرک کرلے کہ پیلم تو فقطاس کی ذات اقدس سے مخص ہے۔ علم بشركي نارسائي

بشر کے لئے میمکن ہے کہ وہ منتقبل میں اس جہان کی کسی مخلوق یا خودانسان کے بارے میں مزید پرعظمت کا میابیاں

<sup>[]</sup> نېچالىلاغەخطىبە ۲۴ <sup>[]</sup> سورۇ آلعمران آيت ۵ التي الكرى: آسانى بيام توحيد من المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي

حاصل کرےاور قابل غور اور دلچیپ فشم نے نظریات سامنے لائے لیکن جہاں تک ان دوخقیقوں کی گہرائی اوران کے کم وکیف تک پہنچنے کاتعلق ہے جوعلم الہی میں موجود ہے،انسان ہر گز ہر گز اس حد تک پہنچنے پر قادرنہیں ہے۔ مَآاَشْهَنُ ﷺ مُحَلَّقَ السَّبْوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِهِمُ · · · · میں نے ان کوآ سانوں اور زمین کی خلقت پر شاہذہیں بنایا اور نہ انہیں ان کے اپنے نفوس کی خلقت پر آگا ہی <sup>بخ</sup>ش ہے۔ انسان کے لئے ہیمکن ہے کہ وہ آئندہ زمانے میں انسانی روح کی شاخت میں کوئی بہت بڑی کا میابی حاصل کرے، لیکن اس کے باوجودبھی اس موضوع میں اس کی تمام اطلاعات محدود رہیں گی اور روح کی حقیقت علم الہی میں جس حد تک موجود ہے، وہ بھی بھی انسانی دسترس میں بنہ آ سکے گی۔ وَيَسْئَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْجِ قُل الرُّوُحُ مِنْ آمُرِ رَبِّي وَمَا أُوْتِيْتُمُ مِّنَ الْعِلْمِ إلّ قَلِيُلًا ۞ ٵ اور دہ لوگ آپ سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں کہہ دو کہ روح میرے رب کے امر سے ہے اور تمہیں علم نہیں عطا کیا گیا مگرم ۔ خلاصه بهرکه راه علم ودانش میں بشر کی پیش رفت اور حقائق وواقعات پر اطلاع حاصل کرنے میں انسان کی کامیابی اس حد تک آگے بڑ دیسکتی ہے۔ جو باری تعالٰی کی مشیت میں مقرر ہےاور جتنی اللہ تعالٰی نے اجازت دےرکھی ہے۔مشیت کی حدود سے باہر کی کوئی بھی حقیقت انسانی دسترس میں نہیں آسکتی وہ نہ بھی اس کی قدر میں آئی ہے اور نہ آئے گی۔ ولايحيطون بشيئي من علمه الإبماشاء علم عيب اورانبياءوائمه اب مناسب دکھائی دیتا ہے کہ اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے انبیاءاور دائمہ طاہرین علیہم السلام کے علم غیب کے موضوع پر پچھ گفتگو ہوجائے۔ بیلم غیب اللہ تعالیٰ کی مشیت اور اس کی اجازت کے تحت ہےاور یہ چیز قر آن مجید کی آیات اور اہل بیت علیہم السلام کی روایات میں وارد ہوئی ہے۔ اللد تعالی کااذن دوشتم کا ہے:اذنعمومی اواذن خصوصی،اس نظام کا بَنات میں اللہ تعالی کااذن عمومی تووہی قوانین وسنن ہیں جوَّطعی دحتی ہیں۔اللہ تعالیٰ نے اپنی حکیمانہ قضاء کے مطابق اس جہان میں قوانین کا جراءفر مایا ہے۔ یعنی ایک نوع کے تمام افرادا پن نوع کے مارے میں مقرر کردہ ضوالط قوانین میں مساوی حیثیت رکھتے ہیں اور اللہ تعالٰی کی مشیت کے مطابق اپنے سفر حیات پر رواں

> <sup>[[]</sup> سورهٔ کهف آیت ۵۱ <sup>[[]</sup> سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۸۵



دواں رہے ہیں۔ وَالْبُولَكُ الطَّلَيِّ بُحَوْرُ مَجْدُرُ مَحْدُرُ مَحْدُرُ مَحْدُرُ مَحْدُنَ کَروان جَرْهاتی ہے) اور اس کا پود اس سے باہر نکل آتا ہے۔ اور پا کیزہ زیمین نی باذن الہی (اپنے اندر ننَّ پر وان چر هاتی ہے) اور اس کا پود اس سے باہر نکل آتا ہے۔ لی پا کیزہ زیمین کے ساتھ اذن الہی بھی ملا ہوا ہے، اذن الہی سے مراد وہ تی طبیقی شرائط اور ضروری مواد ہیں جو اللہ تعالیٰ نے عکما نہ فرمان کے ساتھ از خیز زمینوں میں مقرر فرما نے اور انہیں گھا سا اور پو دوں کے لائق قرار دے دیا ہے۔ اذن خصوصی سے مراد اللہ تعالیٰ کی وہ اجازت ہے جو اس نے کسی معین اور خاص موجود کو اس کا اہل بچھتے ہوئے عنایت فرمان ہے۔ پس بیا کی خصوصی عطیہ ہوتا ہے کہ جو اس نوع کے دیگر افراد میں عادی طور موجود نہیں ہوتا۔ **وَاذُ تَخْلُقُ مِنَ الطَّلَيْنِ کَمَ الطَّلَيْ بِاذَنِ قَدَ نَعْمَ خَدُونِ مَن الحَلَيْنِ بَعَ اللَّلَيْ مَعْدِ اللَّلَيْ مَعْدِ اللَّلَيْ مَعْدِ اللَّلَيْ مُولِ اللَّلَا تَحْتَ مُولَّ مَنْ اللَّلَيْ مَعْدِ مَن الطَّلَيْنِ کَمَ مُولَّ مَان کی معین اور خاص موجود کو اس کا اہل تبیختے ہوئے تا یہ فرمان ہوں الذائی خصوصی عطیہ ہوتا ہے کہ جو اس نوع کے دیگر افراد میں عادی طور موجود نہیں ہوتا۔ <b>الَا کُ حُمْدَ قُولُ الْحَدْتُ مَالَعُولَ مَنِ مَالَحْلَا بِنِ حَدَّ مَدَ الطَّلَيْ بِاذَنِ مَالَحَدَ مُولَنَّ مَائَلُ مُحْدَى مَائَلُ تَحْلَقُ مَنَ الطَّلَيْ بِاذَنِ حَدَ مَدَ مُن مَدَ مَائَعُونَ حَدْتُوں مَائِ الْحَدُنَ مَائَعُونَ مَائَلُ مَحْدَ مَائَلُوں ہوں ہوں ہوں ہوں اللہ تعالیٰ کے میں الطَّلَیْن کَ مَائَلُوں مَنْ مَدَن مَائَلُوں مَالَّلَا ہُیْلُوں مَالَ کُورُوں مَالَتُ مَائَلُوں مَائَ مَدَ مَدَ مَالَدَ مَائَلُوں مَائَلُوں مَائَت ہوں مَائِ مُنْ مَعْن مَائَلُ مُور الْسَ مَائِن مَائَ مُوں مَائَن مَائَ ہُوں مَائَ مَدَ مَائَلُہُ مَائَلُ ہُوں ہوں اللَّکُ مُدَوں مَائِ مَائَلُ مُوں مَدَن مَائَ مَائَلُ مُحْلَقُ مَائَ مَائِ مَن مَائَلُ مَائُوں ہوں مَن مَائِ مَائَ مَائَلُ مَائُوں مَائُوں مَائَ مَائَلُوں مَائَ مَائَ مَالَ مَائُن مَائَ مَائَ مَائُوں مَائُنُ مُنْ مَائُن مَائُن مَائُنُ مَائُوں مَائَ مَائُوں مَالُوں مَائُوں مَائُوں مُنْ مَائُوں مُن مَائُوں مُوں مَائُ مُن مُنْ مُن مَائُ مُن مُن مَائُوں مُن مُولُوں مَائُوں مَائِ مُوں مَائُں مَائُوں مَالْ مُن مُوا** 

بوادن اللد فعال نے پرندہ بنانے ، بیاروں ٹوسفادیے اور طروق کورندہ کرنے نے بارے یں تصرف یں علایہ اسل تھا۔وہ ایک خصوصی فیض اورانفر ادی اجازت بھی کہنوع بشر کے دیگر افر ادعادی طور پراس فیضاب نہیں ہیں،

## مشيت عمومى ومشيت خصوصى

جس طرح اذن خدا کی دوقتمیں ہیں اوراسی طرح کسی امر سے متعلق مشیت الہٰی کی بھی دوقتمیں ہیں، (۱) مشیت عمومی (۲) مشیت خصوصی ۔

علم طب کے بارے میں مشیت عمومی سیر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آ دمی کو طب کی معرفت حاصل کرنے کی قابلیت اور استعداد عطا فرما دی ہے اور اس کا ارادہ میہ ہے کہ جوشخص بھی اس علم کو حاصل کرنے کے لئے اس راستے میں اپنی استعداد کو استعال میں لائے اور محنت کرتے واسے اس کی استعداد کے مطابق ریپلم حاصل ہوجائے اور وہ طبیعی دوائیوں اور عادی وسائل کے ساتھ مریضوں کا علاج کر سکے۔

اس بارے میں مشیت خصوصی بیر ہے کہ کسی خاص فر دکوایک ناشاختہ معنوی طاقت عنایت فرمائے اور وہ څخص علمی اورطبی

<sup>[]]</sup> سورهٔ اعراف آیت ۵۸ <sup>[]]</sup> سورهٔ مائده آیت ۱۱۰ ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من الكرى: آسانى پيام توحيد من الكرى: المانى پيام توحيد من الكرى: ( 273 كان الكري

مقدمات کے بغیر نیز دوااور دیگر دسائل کو بروئے کارلائے بغیر بیار کا علاج کردے۔ چنانچہ اللہ تعالٰی نے اپنی اس مشیت اواذ ن کے ساتھ حضرت عیلی علیہ السلام پراپنا خصوصی فیض فرمایا کہ وہ اندھوں اور کوڑھیوں وغیرہ کا علاج کرتے توانہیں شفا حاصل ہوجاتی تھی۔ وَالْہُمِ خُی الْاَحَ <mark>حُبَّةَ وَالْاَبْتِرَصَ</mark> <sup>[1]</sup>

ایک طبیت اور حفزت میں جن مریم علیہ السلام ہر دو کی طرف سے علاج کی مشیت کے ساتھ ہوتا ہے، البتہ اس فرق کے ساتھ کل ایک طبیب کے مریضوں کا علاج کرنے میں اللہ تعالیٰ کی مشیت علومی اور حفزت میں علیہ السلام کے لئے اللہ تعالیٰ کی خصوصی مشیت شامل تھی۔ مشیت شامل تھی۔

نبی اورغیب مطلق

غیب سے مراد ہروہ چیز ہے جوہم سے پوشیدہ پنہاں ہو،ان میں سے بعض چیزیں غیب مطلق ہیں جو ہمیشہ سے پوشیدہ ہیں اور پوشیدہ رہیں گی۔مثلاً ذات باری تعالیٰ کی حقیقت کہ بینہ بھی بشر پر داضح ہوئی ہے اونہ کسی طریقے سے اس کے آشکار ہونے کا امکان ہے اور بیرمحد ددخلوق کبھی بھی اپنے لامحد ددخالق کی حقیقت سے آگاہ نہیں ہو سکتی۔

یچھ دوسرے امور غیب نسبی ہیں یعنی ایک اعتبار سے غیب اور دوسرے اعتبار سے شہود ہیں۔ مثلاً آنے والے کل کے واقعات وہ آج ہمارے لئے غیب ہیں اور ہمیں نہیں معلوم کہ کل کیا حوادث پیش آئیں گے۔لیکن جوں ہی کل آتا ہے تو دہی حوادث شہود میں بدل جاتے ہیں اور ہم پر آشکار ہوجاتے ہیں۔ اس وقت ہمارا موضوع اس غیب نسبی سے متعلق مسائل غیب اورا خبار غیبیہ ہیں کیونکہ بشرکے لئے انہیں آگا ہی حاصل کرنا ممکن ہے۔

ایک تعلیم یافتہ، ماہر نجوم، اپنے قواعدر یاضی کے حساب کتاب کے ساتھ غیب کی خبریں دیتا ہے اور کہتا ہے کہ فلال روز آ فتاب کو گہن لگے گا اور فلال شب چاند گر ہن ہوگا۔ پھر جس طرح اس نے کہا ہوتا ہے اسی طرح اس مقررہ وقت پر سورج گر ہن اور چاند گر ہن ہوجا تا ہے۔ یہاں یہ نجومی مشیت الہی کے مطابق اس منظم جہان کے نظام پر مطلع ہونے کے ذریعے غیب کی میڈر دیتا ہے، لیکن یہ مشیت خداوندی کسی خاص اور عین شخص سے مربوط نہیں ہے۔ بلکہ جوکوئی بھی علم نجوم کے متعلق مسائل ریاضیات میں درس پائے اور صحیح حساب کتاب کرنے میں کا میاب ہوجائے، وہ چاند گر ہن اور سور ج گر ہن وفیرہ کی کھی ملوث کی ہے کہ ہوتے کہ اس

ایک تعلیم یافتہ طبیب کسی بیار کے بستر کے قریب آتا ہےاوراس آئندہ کی حالت کے متعلق خبر دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے کو چو بیں گھنٹے بعداس کا بخاراور بڑھ جائے گا،اڑ تالیس گھنٹے بعداس کی کیکپی طاری ہوجائے گی اور تین روز بعد بے ہوش ہوجائے گا چھر دیکھا

🗉 سورهٔ آل عمران آیت ۹ ۴

غيب گوئي اورطيب

المحتيج المحتي الكرى: أساني بيام توحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتج المحتج

جاتا ہے کہ جس طرح اس نے کہا تھا ویسے ہی ہوتا ہے۔ یہاں اس طبیب نے مشیت الہٰی کے طفیل اور اپنے طبی حساب کی بنیاد پر بیہ بات کہی کسی معین اور خاص فرد سے ختص نہیں اور جو کئی بھی درس طب پڑھے، بیاری کے آنے اور اس کے عوارض سے آگا ہی حاصل کرے، وہ ان غیبی باتوں کی اطلاع دے سکتا ہے۔

ولايحيطون بشيئي منعلمه الابماشاء

غيب گوئی اور برگزيده افراد

ان نسبی عیوب میں کچھ عیب ایسے ہیں جواللہ تعالیٰ ہی کے علم میں ہیں اور یو نیورٹی میں تعلیم حاصل کرنے سے بھی ان پوشیدہ حقائق پراطلاع حاصل نہیں ہو سکتی۔ ہا<sup>ل بع</sup>ض برگزیدہ اور منتخب افراد ہوتے ہیں کہ جنہیں اللہ تعالیٰ اپنے ارادہ مشیت کے ساتھ ان غیوب پر مطلع کردیتا ہے۔

غلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلى غَيْبِهَ ٱحَكَا ۞ إلَّا مَنِ ارْتَطٰى مِنُ رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنُ بَيْنِ يَنَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ۞<sup>[1]</sup>

اللہ تعالیٰ وہ ہے جوغیب( کی حقیقتوں اور و اقعتیوں) کا عالم ہے۔ اور کسی کوبھی ان( حقائق) پر آگاہ نہیں کر تا مگر اس کو جسے رسالت کے لئے خداوند تعالیٰ نے برگزیدہ بنالیا ہوتا ہے۔ کیونکہ وہی ہے جسے وہ آگے اور پیچھے سے محافظت بخشا (اور اس کی مراقبت کرتا) ہے۔

حضرت عیسی علیہ السلام نے فرمایا: وَٱنَكَبِّ تُحَمَّر مِيمَا تَأَكُلُوْنَ وَمَا تَنَّ خِرُوْنَ <sup>ح</sup>رُوْنَ <sup>و</sup> فِى بُيُوْتِ كُمْ<sup>لا</sup> اور میں تہمہیں خبر دیتا ہوں کتم کیا کھاتے ہو؟ اور کیا کیا چزیں اپنے گھروں میں جمع کی ہوئی ہیں؟۔ عن ابی عبد الله علیہ السلام قال: اذا ار ادالا مام ان یعلم شیء اعلمہ ذالك<sup>3</sup> حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: جب ام میہ چاہے ہوں چیز کاعلم حاصل ہوتو اللہ تعالیٰ اسے اس چیز کاعلم دے دیتا ہے۔

عامہ وخاصہ (اہل نسنن واہل تشنیع) ہر دو کے سلسلہ اسناد کے ساتھ بہت ہی روایات موجود ہیں جن میں رسول اکر مصل اللّہ علیہ دآلہ دسلم اور آئمہ طاہرین علیہم نے غیبی خبریں دی ہیں۔انہوں نے لوگوں کوایسے دا قعات کی اطلاع دی ہے جو ستقبل میں وقوع

> <sup>[]]</sup> سورهٔ جن آیت۲۷-۲۷ <sup>[]]</sup> سورهٔ آلعمران آیت ۳۹ <sup>[]]</sup> الکانی جا ص۲۵۸

#### المحيكي المري: أسماني بيام توحيد محيني المحيني المحيني

يذير بول گ، يہاں بم ان ميں سے چندا يک بطور نموند ذکر کئے ديتے ہيں، ماہ رمضان قريب آ رہا تھا۔ رسول اکرم صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم نے ايک تفصيلى خطبہ ديا، اس ميں ماہ رمضان كى عظمت اور معنويت محتعلق گفتگو کرتے ہوئے کچر فرائض وسن كى توضيح فرما كوں كوا بے وظائف وفر ائض انجام دينے كا شوق دلايا۔ قال امير المومنين عليه السلام: فقمت فقلت يا رسول الله ماافضل عن الاعمال فى هذا الشهر فقال يا ابا الحسن۔ افضل الاعمال فى هذا اشهر الودع عن محارم الله عزوجل ثمر بكى۔ فقلت يا رسول الله ما يعلى ابكى عن محارم الله عزوجل ثمر بكى۔ فقلت يا رسول الله ما يعلى ابكى لما يستحل منك فى هذا الشهر كانى بك وانت تصلى لربك وقد انبعث اشقى الاولين والا خرين شقيق عاقر ناقة ثمود فضربك ضربة على قرنك فخضب منها ميتك قال امير المومنين فقلت يا رسول الله و ذالك فى سا المعق الاولين والا خرين شقيق عاقر ناقة ثمود فضربك ضربة على قرنك فخضب منها سلامة من دينك <sup>[1]</sup>

## رسول اكرم اوراخبار غيب

امیرالمونین اما معلی علیہ السلام فرماتے ہیں: اس خطبہ کے دوران میں اٹھر کھڑا ہوا اور عرض کی: یارسول اللہ <sup>2</sup>! ماہ در مضان میں تمام اعمال میں سے افضل و بہتر کون ساعمل ہے؟ آپ نے فرمایا: گناہ سے اجتناب کرنا۔ اس کے بعد حضرت رسول اکرم گرونے گے۔ میں نے پوچھا یارسول اللہ <sup>2</sup>: آپ کو کیا چیز رلا رہی ہے؟ فرمایا: میر اگر میہ اس مصیبت کی وجہ سے ہے جو اس ماہ میں تم پر وارد ہوگی، گو یا میں دیکھ رہا ہوں کہتم درگاہ خداوندی میں نماز میں مصروف ہوا ور اولین و آخرین میں سے بد بحنت ترین اور قوم شود کی ناقلیں کاٹنے والے شق کی مثل ایک شخص تمہارے سر پرتلوار کا وار کرتا ہے کہ اس سے تمہار نے نون سے تمہار کی دار تھی رقطی ہوگئی ہوگئی ہے۔ مام علیہ السلام مزید فرماتے ہیں کہ اس پر میں نے عرض کی : یا رسول اللہ <sup>2</sup>! کیا یہ سانحہ مجھ پر میر کی دین سامتی کی حالت میں آ کے گا قرما یا

چنانچہاما ملی علیہ السلام • ۳ ہ صی شہید کئے گئے اگر حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنا یہ خطبہ زندگ ک آخری سالوں میں دیا ہوتو بھی اس میں آپ نے تقریبا ۲۹ سال آ گے کی خبر دی ہے۔قابل غور بینکتہ ہے کہ اس میں آپ نے فقط ایک غیبی خبر میں دی بلکہ کی ایک غیبی خبریں بیان فرمائی ہیں۔

🗉 عيون اخبار الرضاح اص ٢٩٧

چند عيبي اخبار امام على عليه السلاما پن طبعي مرگ ميں دنيا كونہيں جھوڑيں گے، بلكہ آپ تو آل كيا جائے گا۔ آپ کی شہادت ماہ رمضان مبارک میں وقوع پذیر ہوگی۔ \_٢ آپ کوحالت نماز میں قتل کیا جائے گا۔ \_٣ آپکوز ہر سے سہید نہیں کا جائے گا بلکہ آپکواسلچہ (تلوار) کے ساتھ شہید کہا جائے گا۔ \_r بہواراً پ کے سریر لگے گانہ سینے پا پہلو پر \_۵ آپکاخون اس قدر بے گا کہ آپ کی داڑھی آپ کے خون سے رنگین ہوجائے گی۔ \_1 رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ نیپی خبر بڑ پی صراحت اور یقین کے ساتھ ایک کثیر جمعیت مسلمین کے سامنے منبر پر سے بیان فرمائی حتی کہ بیہ بیان آپ کے ضمیر میں اس قدرروثن اور قابل تر دیدتھا کہ آپ نے فرمایا: گویا میں دیکھ رہا ہوں کہ تمہارے ۔ ساتھ بہ سانچہ پیش آ رہاہے۔ ۲۹ سال بعد پیش آنے والےایک واقعہ کی اس طرح اطلاع دیناعام علمی ذرائع اور یو نیورٹی کی تعلیم کے توسط سے ایک ناممکن امر ہے۔ بیغیبیعلم ہےجس کاتعلق اللہ تعالٰی کی خصوصی مشیت سے ہے کہ جس کا فیض اللہ تعالٰی نے اپنے پیخیبرا کرم پرفر مایا اور رسول اکرم ؓ اسی کی بنیاد پر گفتگوفر مارہے ہیں۔ پھرتو جہر ہے کہ رسول اکرمؓ اس سانچ کے وقوع پذیر ہونے کی اطلاع کئی ایک مرتبہ ديتے رہے ہیں۔ قال انس بن مالك مرض على عليه السلام: فدخلت عليه وعندة ابو بكر و عمر فجلست عنديد فاتاه النبي (ص) فنظر في وجهه فقال له ابو بكر وعمر يانبي الله مانر الاالاميتا فقال لى يموت هذا الآن ولن يموت حى يملأ غيظا ول يموت الامقتولا امام علی کی شہادت کی خبر دینا

انس بن ما لک کہتے ہیں: اما ملی علیہ السلام بیار ہوئے تو میں ان کی خدمت میں گیا، ابو بکر وعمر بھی وہاں بیٹھے تھے۔اتنے میں حضرت رسول اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے اور حضرت علی علیہ السلام کے چہرے پرنگاہ ڈالی۔ابو بکر وعمر چونکہ حضرت علی علیہ السلام کی بیاری میں شدت محسوس کر رہے تھے، اس لئے رسول اکرم کی خدمت میں عرض کرنے لگے جمیں تو بید نظر آتا ہے کہ حضرت

🔟 کامل ابن ایثرج ساص ۱۶۸

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى الم

علیّٰ اسی تکلیف میں دنیا چھوڑنے والے ہیں۔ تب رسول اکرمؓ نے فرمایا: ہرگز اس بیماری کے باعث دنیا ہے نہیں جا سی گے علی علیہ السلام ہرگز فوت نہیں ہوں گے مگر جب آپ کا دل غیظ دغضب سے پر ہو چکا ہوگا اور وہ ہرگز (بیماری سے فوت نہیں ہوں گے ) بلکہ وہ قتل کئے جا سمیں گے۔

حضرت ابوذركي وفات

حضرت ابوذر غفاری زبذہ کے صحراء میں اپنی عمر کی آخری گھڑیاں گزارر ہے تصاور آپ کی زوجہ آپ کے پاس بیٹھی رو رہی تھی، ابوذرنے پوچھا: کیوں روتی ہو؟ اس نے جواب دیا: آپ اس بیابان میں فوت ہورہے ہیں، میں ننہا آپ کے جنازے کو کیا کروں گی؟ میرے پاس تو آپ کے فن کا کپڑ ابھی نہیں ہے۔ابوذرنے فرمایار دؤمت۔

فاني سمعت رسول الله (ص) ذات يوم وانا عنده في نفريقول: ليموتن رجل منكم بفلاةمن الارض تشهده عصابة من المومنين

ایک دن میں اور چند دیگر افرا در سول اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر سے ، کہ آپ نے فرمایا جتم میں سے ایک بے آب و گیاہ صحراء میں فوت ہوگا اور چند با ایمان لوگ اس راستے سے آئیں گے اور اسلے جناز بے پر حاضر ہوں گے ، ایوذ ر این زوجہ سے کہا جولوگ اس دوز میر بے ساتھ حضورا کرم کی خدمت میں موجود ضے ، وہ سب د نیا سے جاچکے ہیں ، سب کی وفات آبادی میں لوگوں کے در میان ہوئی کوئی اور ان میں سے میر بے علادہ کوئی بھی نہیں رہا ہے ۔ اب میں اس صحراء میں جان دے رہا ہوں ، اس میں لوگوں کے در میان ہوئی کوئی اور ان میں سے میر بے علادہ کوئی بھی نہیں رہا ہے ۔ اب میں اس صحراء میں جان دے رہا ہوں ، اس ایک تو اس راستے پر نگاہ رکھنا اور جو پکھ میں نے تجھ سے کہا تو اس کا ، ہت جلد نظارہ کر بے گی ۔ زوجہ نے کہا کیونکر ممکن ہے کہ کوئی اس ایک تو اس راستے پر نگاہ رکھنا اور جو پکھ میں نے تجھ سے کہا تو اس کا ، ہت جلد نظارہ کر بے گی ۔ زوجہ نے کہا کیونکر مکن ہے کہ کوئی اس ہیابان سے گز ر بے جبکہ جان جی تی تر بی نے تجھ سے کہا تو اس کا ، ہت جلد نظارہ کر بے گی ۔ زوجہ نے کہا کیونکر مکن ہے کہ کوئی اس ہیابان سے گز ر بے جبکہ جان تی کر اور ان کے حداث پر تو تائی زیادہ دیر نہ گر ری تھی کہ ایک قافل اس راستے پر نگاہ رکھ را اور ان میں میں اور اور بی نہ تو ہوئے گئے اور پھرزیادہ دیر دیر گر می کہ ایک قافل اس را سے سے کہ کر زیادہ دیں اس نگاہ رکھ را ترظار کرتی رہو۔ اس کے بعد آپ دیا کو چھوڑ گے اور پھرزیادہ دیر نہ گر ری تھی کہ ایک قافل اس را سے سے کہ نگان ساتھ ہی نوش ہوئے کہ حسن انفاق سے اس الی انسان کی تجھیز وتلفین کی تو فیق حاصل ہوئی اور آپ کو نس کر سخت میں تر ہو کے نگاہ مت فرمائی اور سب حاضرین سے نماز جنازہ میں شرکت کی اور پھر آپ کو دفن کر دیا۔ اس ایوذر غفار کی کار اور سے میں حضرت رسول اکر مکا فرمان دوغیبی خروں پر مشتم ہے : اول : یہ کہ ایو ذرایک بیا بیان و میں میں خرک کی اور فری کر دیا ہے اور ہے دو ای ہو کہ ایک ان کر ہو ای اور اس کر اور ہے ۔ اس اور ہوں کی میں ہو ہوں کر میں ہو کے دو ای کر ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کے اور ہو ہو ہوں کر میں ہو کے دیں ہوئی دو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں کے ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو

دوم: پیکہایک جمعیت اس رائے آئے گی اورا سے دن کر لے گی۔

<sup>Ⅲ</sup> اسدالغابه ج اص۲۰۳ <sup>۳</sup> بحارالانوارج۲ ص۷۷۷ المحتى المركبي: آساني پيام توحيد المحتي ال

یہ دوخبریں پنج برا کرم نے اپنی زندگی میں دی تھیں اور پھر کئی سال گزرنے کے بعد عثمان کے دور حکومت پر آپ کی یہ پیشینگوئی تحققن پذیر ہوئی۔ تب ابوذرنے بیایان میں جان دی، وہاں سے ایک قافلہ گز را اور اس نے آپ کو ڈن کیا۔ یہ دونوں غیبی واقعات علم الہی میں موجود تھے اور رسول اکر م تہمثیت الہی ان پر مطلع ہوئے تھے۔

حضرت عمار یا سربھی رسول اکرمؓ کے صحابہ میں سے ہیں'' آپ نے اپنی اسلامی زندگی میں مشرکین کے ہاتھوں بڑے صد ےاٹھائے ، اور سنگین واقعات کا سامنا کیا۔عمار یا سر جنگ صفین میں امیر المونین امام علی علیہ السلام کے لشکر میں تھے اور اس جنگ میں شہادت کے درجہ پر فائر ہوئے ۔حضرت پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی زندگی میں حضرت عمار کے بارے میں دو غیبی خبریں دی تھیں کہ ایک لمباع صہ گزرنے کے بعدیہ دونوں خبریں تھیک ثابت ہوئیں۔

ع<mark>مار پاسر کامل</mark> **اول:** آنحضرت نے عمار یاسر کے بارے میں بی خبر دی تھی کہ دہ ایک ظالم اور شم کارگر دہ کے ہاتھوں قتل کر دیئے جا<sup>س</sup>یں گے، پی خبر لوگ بالواسطہ حضرت رسول اکرم <sup>م</sup>ے نقل کیا کرتے تھے، نوبت یہاں تک پہنچ چکی تھی کہ بعض افراد اسی امرکو جنگ صفین میں برحق گردہ کو ماطل گروہ سے متاز کرنے کا معار قرار دے حکے تھے۔

شهد خزيمة بن ثابت الجمل وهوالا يسل سيفاً وشهد صفين ولم يقاتل وقال لا اقاتل حتى يقتل عمار فانظر من يقتله فانى سمعت رسول الله (ص) يقول: تقتله الفتنه الباغية فلما قتل عمار قال خزيمة ظهرت لى الضلالة ثم تقدم وقاتل حتى قتل <sup>[]]</sup>

خزیمہ بن ثابت جنگ جمل میں حاضر ہوئے اور تلوار کو ہاتھ نہ لگایا پھر جنگ صفین میں بھی حاضر ہوئے لیکن جنگ میں حصہ نہ لیا وہ کہتے تھے کہ جب تک محادث نہ ہوں گے میں جنگ نہیں کروں گا۔ میں دیکھوں گا کہ کون سا گروہ محار کو قُل کرتا ہے، کیونکہ میں نے حضرت پیغیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا کہ آپ نے فرمایا: محارکوایک باغی گروہ قُل کرے گا۔ پس جب محار ( معاویہ کے لشکر کے ہاتھوں ) قُل ہو گئے تو خزیمہ نے کہا اب میں نے گمراہ ٹو لے کو پیچان لیا ہے۔ اس کے بعد آپ نے تلوار ہاتھ میں لی اور آگے بڑھ کر لشکر معاویہ پر حملہ کیا اور جنگ کرتے رہے تا آئکہ خود بھی قُل ہو گئے۔

قال عمار بن ياسر يوم صفين ائتونى بشربة فانى بشربة لبن فقال ان رسول الله (ص)قال: آخر شربة نشريها من الى نيا شرية لبن وشربها ثمر قاتل حتى قتل <sup>T</sup>

> اسدالغابہ ج ۲ ص ۲ ۲ اسدالغابہ ج ۲ ص ۲ ۲

المحتى الكرى: آسانى بيام توحيد المحتى المحتى

**دوم:** دوسری غیبی خبر جو حضرت رسول اکرم نے عمار کے بارے میں دی، وہ آپ کی آخری غذا کے بارے میں تھی۔عمار یا سرنے بر وزصفین پچھ پینے کے لئے مانگا تولوگ آپ کے لئے دود ھے لے آئے ۔تواس پر آپ نے کہا: پیغیبرا کرم نے مجھ سے فرمایا تھا کہ زندگی میں تمہارا آخری مشروب دود ھہ ہوگا، اس کے بعد آپ نے وہ دود ھ پیا اور میدان جنگ میں مصروف قبال رہے، حق کہ شہید ہو گئے۔ پید دوالی حقیقی خبریں ہیں جواللہ تعالیٰ کے علم میں تھیں اور اللہ تعالیٰ نے اپنی مشیت سے ان کی اطلاع جناب رسول اکرم گو دی تھی،

ولا يحيطون بشيئى من علمه الا بماشاء علامة طى رضوان الله عليه نے اپنے والد گرامى سے فقل فرما یا ہے: مغلوں کے حملے سے کوفہ، حله کر بلا اور نجف اشرف کے با شدوں کے محفوظ رہنے اور قتل عام سے فیچ جانے کا سبب بيہ ہوا کہ جب ہلا کو خان بغدا د کے باہر پہنچا اور ابھى اس نے شہر کو فتح نہيں کيا تھا کہ اہاليان حلہ خوف وہراس سے اپنے گھر چھوڑ کر بطائح کی طرف فکل گئے اور ان کی بہت ہی قليل تعداد شہر کے اندر رہ گئی ۔ ان افراد ميں مير ے والد، جناب سيد بن طاؤس اور فقيه ابن ابى العز شامل تھے، ان تين حضرات نے فيصلہ کيا کہ ہلا کو خان کے نام ايک خط کھيں اور اس ميں صراحتاً تحرير کر بي کہ ہم تمہارى اطاعت کا علان کرتے ہيں ۔

پھر خط لکھااورایک غیر عرب شخص کے ہاتھ روانہ کیا، ہلا کوخان نے اس خط کو پڑھنے کے بعدان حضرات کے نام ایک فرمان لکھااور دوافراد «نکلہ اور علا ڈیو ال بین » کے ہاتھ ان کی طرف بھیجااوران دونوں کو کہا کہ ان خط لکھنے والوں سے کہنا اگرتم نے بیہ خط<sup>صم</sup>یم قلب ککھا ہے اور تمہارے دل تمہاری تحریر سے ہم آ ہنگ ہیں تو پھر میر ے پاس آ جاؤ۔

### علامه کی کے والداور ہلاکوخان

ہلاکوخان کے فرستادہ آدمی حلہ آئے اور ہلاکوکا میہ پیغام ان تین حضرات کو پہنچایا، لیکن میر حضرات ہلاکو کی ملاقات سے خاکف اور ناراحت تھے کیونکہ معلوم ندتھا کہ آخری انجام کیا ہوگا۔ چنا نچہ میرے والد نے ان دونوں سے کہا: اگر نتہا میں ہی ہلاکو کے پاس چلا جاؤں تو کافی رہے گا، ( آپ کے جانے کی ضرورت نہ رہے گی۔) انہوں نے کہا: ہاں تھیک ہے۔ تب آپ نے ان دونوں سفیروں کے ساتھ سفر کیا، جب کہ ابھی بغداد فتح نہیں ہوا تھا اور عباقی خلیفہ کے قتل تک نوبت نہیں پینچی تھی۔ جہ تب آپ نے ان دونوں سفیروں کے حاضر ہوئے تو اس نے کہا: آپ نے میرے ساتھ نامہ نو لیے کا اقدام کیوں کیا؟ اور میری ملاقات کو کیسے آ گئے؟ جب کہ ابھی آپ کو معلوم ہی نہیں کہ میرے اور خلیفہ کے ما بین کیا ہو نے والا ہے؟ آپ کو میدان کی حاصل ہو گیا کہ میرے اور خلیفہ کے ما نہیں ہو گی اور اس کو چھوڑ وں گانہیں؟

میرے والدنے جواب میں فرمایا: ہمارے خط لکھنے کے اقدام اور آپ کے ہاں آجانے کی بنیا دایک روایت پر ہے جوامیر

الموننين امام على عليه السلام كى طرف سے ہم تک پېنچى (اوروہ آپ كاخطبه زوراء ) ہے۔

قال فى خطبة الزوراء وما ادرك ما الزوراء ارض ذات اثل يشتد فيها البينان وتكثر فيها السكان ويكون فيها مخادم و خزان يتخذها ولد العباس موطناً اولخرفهم مسكنا تكون لهم دار لهو ولعب يكون بها الجور الجائر والخوف الم، المحيف والأئمة الفجرة والا مراء الفسقة والوزراء الخونة تخدمهم اباء فارس والروم لا يأتمرون بمعروف اذا عرفوة ولا يتناهون عن منكر اذا نكروه تكفى الرجال منهم بالرجال وانساء بالنساء فعند ذلك الغم العميم والبكاء الطويل والويل والعويل لا هل الزوراء من سطوات الترك وهم قوم صغار الحدق وجوههم كالجان المطوقة لباسهم الحديد جرد مرد يقدمهم ملك يأتى من حيث بدا ملكهم جهوى الصوت قوى الصولة عالى الهمة لا بمدينة الا فتحها ولا ترفع عليه راية الا نكسها الويل الويل لمن ناوالا فلا يزال كذالك

#### خطبهزوراء

اما مملى عليه السلام نے خطبر وراء ميں فرمايا: تخصي كيا معلوم كمذ وراء كيا ٢٢ ايك وسيع سرز مين ٢٢ ميں مضروط ممارتوں كى بنياد يں ركھى جائيں گى اورا يك بڑى جعيت وہاں ہائش پذير ہوگى كدان ميں رؤساء اور دولته ندوں كى ايك بڑى تعداد ہوگى - پاں نبى عباس اس كوا پناوطن بنائيں گے اورا پنى سطوت ودولت كا مستقر قرار ديں گے - يد شہر ( زوراء) ان نبى عباس كے لہوولعب كا مركز ہو كل وہ علم وجور اور خوف و ہراس كا گڑھ بن جائے گا - وہاں فاسق وفا جرائمہ بدكار حكر انوں اور خيانت كاروز راء كا اجتاع ہوگا اور فارس و روم كنو جوان ان كے خدام ہوں گے - يدلوگ نيكى كى معرفت كے باوجود اس پر عمل نہيں كريں گے اور برائى كوجان لينے كے باوجود اس كى پرواہ نہيں كريں گے - يہاں تك كدان كے مرد مردوں پر اكتفا اور خورتيں عورتوں پر اكتفا كريں گى - ان تاريك اور فضاؤں ، ان شرمنا ك اور نىگ آور حالات ميں زورءا كے معاشر كوايك عام اندوہ ، طويل کريں گا وارن گا ہوجان لينے كے باوجود نون اوں ، ان شرمنا ك اور نىگ آور حالات ميں زورءا كے معاشر كوايك عام اندوہ ، طويل گريں برائى كوجان لينے كے باوجود يدلوگ باہر سے ترك اقوام كے حملوں كى لير اس تك كدان كے مرد مردوں پر اكتفا اور خورتيں عورتوں پر اكتفا كريں گى - ان تاريك اور كن اور اس كى پرواہ نيں كريں گے - يہاں تك كدان كے مرد مردوں پر اكتفا اور خورتيں عورتوں پر اكتفا كريں گى - ان تاريك اور گاہ الود فضاؤں ، ان شرمناك اور نىگ آور حالات ميں زورء الے معاشر كو ايك عام اندوہ ، طويل گريد با اور در اي گي ہوجا كى كى يدلوگ باہر سے ترك اقوام كے حملوں كى گرفت ميں آ جائيں گے اور وہ ايں اقوام ہيں جن كى آئكھوں سے ڈھيلے چھوٹ اور ان ك

🗉 سفینة البحار''زور''ص۵۶۸

مگرا سے فتح کرلےگا،اس کے مقابلے میں کوئی اپنا پر چم بلند نہ کرے گامگروہ اسے سرنگوں کردے گا،اس کے سر پر بلاء وعذاب آئے گا جواس کی مخالفت میں الٹھےگا،وہ اسی طرح قومی دکا میاب ہوتے ہوئے بڑھتار ہے گا تا آ نکہ آخری کا میابی حاصل کرلےگا۔ حلا مہ چلی کے والدرامی نے اس خطبے کی قرائت کے بعد ہلا کوخان سے کہا:

امام على عليه السلام نے اس خطبے ميں جن اوصاف كا تذكر ہ فرما يا ہے وہ تلحيك تلحيك ہميں تم لوگوں ميں ملتى ميں ۔ اس لئے تهميں تمہارى كاميا بى كى اميد ہے، تمہيں خط لکھنے كى وجہ بھى يہى تلحى اور اس لئے ميں تمہارے پاس چلا آيا ہوں ۔ ہلا كوخان نے ان صاحبان كى فكر كو پاكيزہ اور قابل قبول تصور كىيا اور علامہ كے والد محترم كے نام پر ايك فرمان لكھ ديا جس ميں حلہ كے عوام كوخصوصى عنايات كامستحق قرار ديا۔

#### سقوط بغداد

پھرزیادہ عرصہ نہ گز را کہ ہلاکونے بغداد فتح کرلیا اور آخری عباسی خلیفہ سنعصم کوقل کر دیا۔ اس کے بارے میں دائرۃ المعارف بستانی میں لکھا ہے کہ اس خونیں حادثہ میں بیں لاکھ سے زائد افرا قول ہوئے، بے دریغی اموال غارت کئے گئے اور کش تعداد میں گھروں کونذ رآتش کر دیا گیا۔ اس کے نتیج میں واضح ہو گیا کہ علماء حلہ نے امام علی علیہ السلام کے خطبے کواچھی طرح سمجھا اور ہلا کوخان اور اس کے نشکر پر اس کی صحیح تطبیق کی تھی۔ اس صحیح شخیص اور برموقع اقد ام م کی علیہ السلام کے خطبے کواچھی طرح سمجھا اور ہلا کوخان یقینی ہلاکت سے نبرات کہ میں کا میاب ہو گئے اور اجتماعی کشت وخون سے محفوظ رہے۔

🗉 دائرة المعارف بستاني "بغداد''



ولايحيطون بشيئي من علمه الابماشاء

رسول اکرم اورائمہ طاہرین علیہم السلام کی طرف نے قتل شدہ غیبی خبریں جوہم تک پہنچی ہیں، وہ اہل سنت واہل تشیع کی کتب میں بہت کثیر تعداد میں موجود ہیں۔

ماضی اور حال میں مسلمانوں کے اندرا یسے افراد کی ایک تعداد موجودر ہی ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف سے اپنے برگزیدہ بندوں کواس قسم کی اخبار سے مطلع کردینے کے بارے میں شک وتر دید کا شکارر ہے اور اسے تسلیم کرنے میں پس ویپش کرتے رہے ہیں۔ لیکن ماضی میں ہی جب ان میں سے بعض افراد ایسی غیبی خبروں کے تحقق پذیر ہونے پر آگاہ ہو گئے تو اپنی سابقہ روش اور شک وتر دید کے نظریۓ سے پشیمان ہو گئے اور انہوں نے اس پر وردگا رالہی میں استعفار کرلی۔

غرفة الازدى يقال له محبة وهو من اصحاب النبى (ص) ومن اصحاب الصعه وهوالذى دعاله النبى (ص) ان يبارك الله فى صفقته قال دخلنى شك منشان على فخرجت معه على شاطئى الفرات فعدل عن الريف ووقف ووقفنا حوله فقال بيد لا هذا موضع ورواحلهم ومناخ ركابهم ومهراق دمائمهم بأبى من لا ناصر له فى الارض ولا فى السلماء الا الله فلما قتل السحين خرجت حتى اتيت المكان الذى قتلو افيه فاذا هو كما قال ما اخطا شياء قال فاستغفرت الله مما كان منى من الشك وعملت ان عليه رضى الله عنه لم يقدم الا بما عهى اليه فيه ال

## واقعهكر بلاك متعلق اخبار

غرفہاز دی کہ جسے صحبہ بھی کہاجا تاہے،وہ اصحاب صفہ میں سے تھا۔ بیوہ څخص ہے جس کے متعلق اک معاطے میں آنحضرت گ نے دعافر مائی تھی کہ اللہ تعالیٰ اس کے کار وبار میں برکت دے۔

غرفہ کہتے ہیں: میرے دل میں امام علیہ السلام کے متعلق شک وتر دید پیدا ہوگئی، جب کہ ایک دن ہم ایک جعیت میں آپ کے ہمراہ نہر فرات کے کنارے کنارے جارے تھے۔ آپ نے راستہ بدل لیا اور آگے ایک مقام (کربلا) پر جا کر تھر رے اور ہم سب بھی آپ کے گردگرد آکر تھر گئے۔ آپ نے اپنے ہاتھ سے ایک جگہ کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا: یہ ان کے کارواں کے اتر نے کی جگہ ہے، بیان کے اونٹوں کی فرودگاہ ہے اور بیان کے خون بہائے جانے کا مقام ہے۔ میرا باپ قربان ہواں مظلوم پر کہ زمین د آسان میں جس کا سواتے اللہ کے اور کو کی ناصر ومددگار نہ ہوگا۔ (غرفہ بی نیبی خبر سننے سے شک وتر دید کا شکار ہو گئے اور دل میں کہنے لگے کہ حضرت جو خبر دے رہے ہیں، کیا بیا تی طرح وقوع

🗓 اسدالغابہ ج 🖓 ص ۱۲۹

المستحيق آيت الكري: آساني پيام توحيد المستحق التحق التحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق المحق

پزیربھی ہوگی؟''

## اس خبر کاواقع میں ثابت ہونا

چنانچہ دہ فرماتے ہیں: جب حضرت امام حسین علیہ السلام شہید کردئے گئے تو میں مقتل شہداء کی اس سرز مین کی زیارت کے لئے چلا۔ میں نے دیکھا کہ جو کچھ حضرت امیر المونین علیہ السلام نے اس زمین کے بارے میں فرمایا تھا، دہ اس طرح دقوع پذیر ہو چکا تھا اور آپ کی گفتگو میں کوئی معمولی سا فرق نہیں پڑا تھا۔ پس اس منظر کود کیھنے سے میرے دل کے تمام شکوک دشبہا تے ختم ہو گئے، میں نے اپنے کئے پر تو بہ داستغفار کی اور اللہ تعالیٰ سے معافی مانگی۔ اس دفت محصے یقین ہو گیا کہ امام علی علیہ السلام ہو کی بات کے بغیر کوئی کلام نہیں فرمایا تھا۔

عن موسى بن مهران قال رايت على بن موسى الرضا عليه السلام في مسجى المدنية وهرون يخطب فقال: اترونني و ايالاندفن في بيت واحد<sup>[]</sup>

موسی بن مہران کہتے ہیں: میں نے حضرت علی بن موسیٰ رضاعلیہاالسلام سے مسجد مدینہ میں ملاقات کی ، جبکہ ہارون وہاں خطبہ دینے میں مصروف تھا۔ حضرت نے مجھ سے فرمایا: کیاتم مجھے اور اس<sup>22</sup> ہارون'' کو دیکھر ہے ہو؟ دیکھنا کہ ہم دونوں ایک ہی کمرے میں دفن کئے جائیں گے۔

قال المامون يوما اللرضا عليه السلام: ننخل بغداد ان شاء الله تعالى فنفعل كذا وكذا فقالله: تدخل انت بغداديا امير المومنين فلما خلوت به قلت انى سمعت شيئا غمنى وذكر ته له فقال: يا حسين: وما انا و بغداد لا ارى بغدادولا ترانى <sup>[1]</sup>

### مامون اورامام رضا

ایک روز مامون عباسی حضرت امام رضاعلیہ السلام سے کہنے لگا: ان شاءاللہ ہم بغداد میں وارد ہوں گےتو ایسا ایسا کا م کریں گے۔ آپ نے مامون سے فرمایا: (ہاں) تم بغداد میں وارد ہو گے .......راوی کہتا ہے کہ جب میں امام علیہ السلام کے ساتھ تنہائی کے ایک مقام پر پہنچا تو میں نے عرض کیا: جب میں نے بیخبر سنی، اس نے مجھے مغموم کردیا ہے۔ حضرت نے فرمایا: اے حسین: میں کہاں اور بغداد کہاں میں بھی بغداد کونہیں دیکھ سکوں گا اور نہ تو مجھے چھرد کھ سکے گا، (یا ہی کہ بغداد مجھے نہیں دیکھ سکے گا۔

عون اخبار الرضاح ۲ ص۲۲ ۲۲
۲۲ عیون اخبار الرحضاح ۲ ص۲۲ ۲۲

المحركي المري أساني بيام توحيد المحركي المحرك المح

غیب کی خبریں جو برگزیدگان الہی بتایا کرتے تھے۔ وہ سب باذن پروردگار اور ذات الہی کی مشیت کے پر تو میں ہوتی تقییں، یہ ستیاں اللہ تعالیٰ کی مشیت کے مطابق اس خصوصی لطف و کرم سے فیضایب ہوتی تقییں۔ وہ بزرگ ایسے ایسے حقاق کی اطلاع دے دیا کرتے کہ جن سے عام انسان آگاہ ہیں ہو سکتے۔ مختصر یہ کہ سارے حقائق اور تمام وا قعات علم الہی میں حاضر وموجود ہوتے ہیں اور ایک بشر کے بس میں نہیں کہ وہ علم الہی کو حاصل کر لے اور اس کا احاطہ کر سکے۔ ہاں فقط مشیت خدا اور خواست باری تعالیٰ کے تحت ایک ہستی اس بات پر قادر ہو کتی ہے کہ اس کا سکات کے بعض حقائق کی عالم ہوجائے اور ن کی آگا ہی حاصل کر لے۔

ولايحيطون بشيئي منعلمه الابماشاء



نویں تقریر

کرسی کے معانی

بسم اللدالر حن الرحيم قال الله العظيم في كتابه وَسِعَ كُرُسِيُّهُ الشَّهٰوٰتِ وَالْأَرْضَ <sup>ع الل</sup>َّ الله تعالى كى كرى آسانوں اورزين ہے وسيع ہے۔

وسعت مادي يامعنوي

کسی چیز میں پائی جانے والی وسعت اور گنجائش کو مادی اعتبار ہے دیکھا جائے اور پھر معنوی اعتبار سے اس کی ظرفیت کا جائزہ لیا جائزہ لیا جائزوان دونو میں بڑا فرق ہوتا ہے۔ مثلاً ہم ایک گلاس کے بارے میں کہتے ہیں کہ اس میں پانچ پیا لیوں کے برابر گنجائش ہے، یعنی اس کی داخلی فضا این اندراتی مقدار مائع کو جگد دیسکتی ہے۔ کبھی ہم کہتے ہیں کہ فلال صحف بڑی ظرفیت اور وسعت کا ما لک ہے تو مراد یہ ہوتی ہے کہ سکمین حوادث کے مقالے میں آپ سے با ہر نہیں ہوتا اور اپنی خودی کو بھول نہیں جاتا یا یہ کہ وہ دوسروں ک اسرارا پنے سینے میں حفوظ رکھتا ہے اور ہر کس ونا کس کو نہیں ہوتا اور اپنی خودی کو بھول نہیں جاتا یا یہ کہ وہ دوسروں ک گا ہے اور اس حقق روح کی بزرگی اور نوس پر قابور کھنے کی قدرت اور اپنی خودی کو بھول نہیں جاتا یا یہ کہ وہ دوسروں ک تا ہے ہواراس معنی روح کی بزرگی اور نوس پر قابور کھنے کی قدرت اور اپنی آپ کو سنجا لے رکھنے کو ت ہے۔ اس معنی اس کی معلیہ السلام: ان ھن کا القلوب او عیدہ فخیر ھا او عالی آ ام علی علیہ السلام نے کمیل بن زیاد دی فرایا: اوگوں نے دل علم واخلاق کے ظروف ہیں، ان میں سے بہترین دل وہ ہے جو بیشتر معنوی قدرت اور حفوظ کرنے کی زیادہ طاقت رکھتا ہو۔ آیت انگری اس مورد بحث جلے میں کہ رہی ہو ان میں سے بہترین دل وہ ہے جو بیشتر معنوی قدرت اور محفوظ کرنے ک

لئے کہ اس وسعت سے مراد معنوی وسعت ہے یا مادی وسعت۔؟ ضروری ہے کہ اس سے قبل ہم کرسی کے معنی کو تبخصیں تا کہ پھر اس

<sup>[]</sup> سورهٔ بقره آیت ۲۵۵ <sup>[]</sup> نیچ البلاغه کلمه ۱۳۳

المحيقي المرتبي المرتبي الماني بيام توحيد یک دسعت ادر گنجائش کے مفہوم سے بھی آگا ہی حاصل ہو سکے۔ کرسی کے معافی لفظ کرسی لغت میں متعدد معانی کے لئے آتا ہے : روایات اور نفاسیر میں جملے میں وارد شدہ کرسی کے لفظ کے نتین معانی بیان ہوئے ہیں: اول: علم، **دوم:** ایک وسیع دع یض فلکی جرم جواس زمین اور دیگر تمام آسانی اجرام کو گھیرے ہوئے ہے۔ سوم: سلطنت اورقدرت اب ہمان تین معانی پر مختصر بحث وگفتگو کرتے ہیں۔ اول: الغت میں کرسی بمعنی علم آتا ہے، مثلا کہتے ہیں'' ہومن اہل الکرسی'' فلا ں فر داہل کرسی میں سے بے یعنی اہل علم میں سے ہے۔ چنا نچواہل البیت علیہم السلام کی روایات میں بھی اس آیت میں آئے ہوئے کلمہ کی کرتی کی تفسیرعلم سے کی گئی ہے۔ عن الفضل بن عمر قال: سئلت اباعبد الله عليه السلام عن العرش والكرسي ماهما فقال (ع) العرش هو لعلم الذي اطلع الله عليه انبياء و رسله وحجه والكرسى هوالعلم الذى لمريطلع الله عليه احدامن انبياءور سله وحججه خصوصىعكم مفضل بن عمر نے حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے سوال کيا که عرش اور کري کيا ہيں؟ آپ نے جواب ميں فرمايا: عرش دہلم ہے کہ جس سے اللہ تعالیٰ نے انبیاء ۔ رسل اور ججت خدا ہستیوں کو مطلع فرمایا ۔ کرسی دہلم ہے جسے اپنی ذات اقدس سے ختص رکھا ہےاور پیغمبروں اور جحت خدابز رگوں میں سے کسی کواس پر مطلع نہیں کیا۔ عن حفص بن غياث قال: سلت ابا عبد الله عليه السلام عن قول الله عز وجل (وسع كرسيه السموات والارض) قال علمه حفص بن غمیات کہتے ہیں: میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام ہے ' وسع کر سیدالسموات والارض' کے متعلق سوال کیا۔ آپ نے فرمایا ..... یہ اللہ تعالیٰ کاعلم ہے۔

> □ معانیالاخبارص۲۹ ۳ تفسیرالبر ہانص۲۴۸

ال مفہوم کی بنیاد پر آیت کے اس جملے کا معنی یہ بنے گاہ اللہ تعالیٰ کاعلم تمام آسانوں اورزمین پروسعت رکھتا ہے۔ہم سب کو معلوم ہے کہ علم کمالات معنوبہ میں ہے اور اس کی وسعت وظر فیت سے بھی مادی نہیں معنوی وسعت مراد ہوتی ہے۔لہٰذا اس جملے ک ذریعے اللہ تعالیٰ لوگوں کو آگاہ کرنا چاہتا ہے کہ اس ذات اقد س کالا محدود علم تمام آسانوں اورزمین پر حاوی ہے۔(کوئی مقام اس کے علم سے باہز میں ہے)

### ربطآ يات

جب ''کرسی'' کامعنی علم ہوتو اس جملے کا گزشتہ آیات سے اس طرح ربط قرار دیا جائے گا کہ اللہ تعالیٰ نے ''لہ مانی السموات ومانی الارض' کے ذریعے اعلان فر مایا ہے کہ اس کا نئات ہستی کی ساری مخلوقات اور ان آسانوں اور زمین کی تمام موجود ات اس ذات اقد س الہی کی ملکیت ہیں۔ پھر ''یعلم ما بین اید یہم وما<sup>خلفہ</sup>م' کے ذریعے واضح فر مایا کہ وہ ما لک<sup>حقی</sup>قی اینی ملکیت سے غافل اور بے خبر نہیں اور وہ ان کے ماضی و مستقبل اور خاہر و باطن ، غرضیکہ ان کے تمام مادی اور معنو کی حالات سے بخوبی مطلح اور آگاہ ہے۔ یعنی ان مملوکات کی ساری جزئیات وخصوصیات اس کے کامل علم کے اندر گھری ہوئی ہیں اور وہ ان سب پر پوری طرح محیط ہے۔

ان دوجملوں میں خداوند تعالیٰ نے آسانوں اور زمین کے اندر پائی جانے والی ساری مخلوقات کی مالکیت اورعکم کی بات کی تھی ،لیکن خود آسانوں اور زمین کے بارے میں کچھ نہ فر مایا تھا، اب' وسع کر سیدالسمو ات ولارض' کے جملے سے تصریح فر مادی تھی ۔خود تمام آسانوں اور زمین بھی اس باری تعالیٰ کے علم کے احاطے کے اندر ہیں ۔ بالفاظ دیگر پہلے جملے میں آسانوں اور زمین کی مظر وف کی طرف اشارہ کیا اور اب اس جملے میں خود اس طرف آسان وزمین کے بارے میں بیان فر مایا ہے۔

**ایک فلکی جرم** دوم: بعض اسلامی روایات میں بیچھی ذکر ہے کہ کرتی ایک بہت بڑا آسانی جرم ہے جواپنی وسعت وعظمت کے لحاظ سے تمام آسانوں اور زمین کو گھیرے ہوئے ہے۔ گویا کرتی ایک عظیم مخلوق ہے جس کے اندر تمام آسانوں اور زمین کے ساجانے کی وسعت و گنجائش موجود ہے۔

عن الفضيل بن يسار قال: سالت اباً عبد الله عليه السلام عن قول الله جل وعز (وسع كرسيه السهوات والارض) فقال: فضيل كلى شيئى فى الكرسى، السهوات والارض وكل شيئى فى الكرسى<sup>[1]</sup> فضيل بن يماركة بين: ميل نے امام جعفر صادق عليه السلام ت 'وسع كرسيه السموات والارض' كمعنى دريافت كتر

🗓 الکافی ج اص ۲ ساا

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتى

آپ نے فرمایا:- برچیز کری میں بے لینی آسمان ۔ زمین اور تمام اشیاء کری کے اندر موجود ہیں ، روی الاصبغ بین نبا تھ ان علیا علیه السلام قال: ان السموات والارض وما فیہا میں مخلوق فی جوف الکر سی <sup>[1]</sup> کرس کی کی اندر وٹی وسعت اصخ بن نبا تہ نے امام علی علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا: تمام آسمان وز مین اور ان کے اندر کی ساری تلوقات کرس کے اندر ہیں ، مین ابی عبد الله علیه السلام حاوایت کی کہ آپ نے فرمایا: تمام آسمان وز مین اور ان کے اندر کی ساری تلوقات کرس کے اندر ہیں ، مین ابی عبد الله علیه السلام میں العرش فی وجہ ہو جملة الخلق والکر سی وعاء ہو یہ کا فرین سے الکر میں وعاء کرس کے نظر صادق علیہ السلام قال: العرش فی وجہ ہو جملة الخلق والکر سی وعاء میں الم میں میں اللہ علیہ السلام قال: العرش فی وجہ ہو جملة الخلق والکر سی وعاء ہو الم خور میں ان میں میں اللہ علیہ السلام قال سے اس سارے جہان سی اور آفرنی کا مجموعہ اور کری اس میں زراد قال ہو عبد اللہ والہ علیہ السلام فی قول اللہ وسع کر سیدہ السموات والارض قال ابو عبد الله (ع) السموات والارض و جمیع ما خلق اللہ فی الکر سی <sup>[1]</sup> زرادہ نے دخرت امام جفر مادق علیہ السلام سے روایت کی ہو کہ ہو جمع ما خلق اللہ فی الکر سی <sup>[2]</sup>

خدا،کرس کےاندر ہیں۔

ايك مشكل تصور

ایک بشر کے لئے کری نامی ایسے باعظمت جرم کا تصور کرنا سخت مشکل ہے جوابیخ اندر سارے آسانوں اوز مین کی وسعت رکھتا ہو۔لیکن اہمیت اس بات کی ہے کہ اسلام کے پیشیواؤں ٹے کری کی ظرفیت کا یہی تعارف کروایا ہے۔ کہ وہ ان آسانوں اورز مین کے مجموعی جم سے کہیں زیادہ وسعت رکھتی ہے۔ بلکہ پیچی بتایا ہے کہ اس کری سے ہزرگ تر اوروسیع تر ایک دوسری مخلوق بھی موجود ہے اور دہ بھی پروردگار عالم کی قلم و میں داخل ہے۔

عن ابى عبدالله عليه السلام انه قال، ما السهوات والارض عند الكرسى الا

جمع البیان ج۱۷۲ ۳
 ۲۹ معانی الاخبار ۹۴
 تفسیر البر بان ۹۵۹ ۱۳



كحلقة خاتم في فلاة وما الكرسي عند العر شالا كحلقة في فلاة

کرسی کی عظمت

امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا: تمام آسان اورز مین کری کے مقابلے میں اس طرح ہیں جس طرح کی وسیع اور پہنا ور بیابان میں ایک انگشتر می پڑ می ہو کہ ہو۔ بیرکری اپنی بزرگی وعظمت کے باوجود الہی عرش عظیم کے مقابلے اس طرح ہے جس طرح ایک صحرا میں انگشتر کی کا حلقہ ہو۔

کری کے اس معنی کے لحاظ سے مورد بحث جملے کامفہوم یہ بنتا ہے کہ کری مخلوقات خدامیں سے ایک بہت بڑا جرم ہے کہ جس کی وسعت اور گنجائش تمام آسانوں اورز مین کو حاوی ہے۔ اس سے واضح ہے کہ کری اپنی اس ظرفیت و وسعت کے لحاظ سے ان کاخ خلقت کی کثرت و وسعت اور اس کے ایک مادی وسعت پر مشتمل ہونے کا پتد دیتی ہے۔

دوسوال

کئی مرتبدا تفاق ہوتا ہے کہ نوجوان ایے تجس وحقیق کے جذب کے تحت دوباتوں کے بارے میں سوال کرتے ہیں، ایک یر کہ قرآن مجید میں سات آسانوں کی تصریح کی گئی ہے ان سے مراد کیا ہے؟ دوسرے بیر کہ دن اور رات آفتاب کے طلوع وغروب سے وجود میں آتے ہیں اور بوت تخلیق افلاک طلوع وغروب نہ تھا۔ پھر اللہ تعالی نے قرآن مجید میں بیر کیسے فر مایا کہ اس نے آسانوں اور زمین کو چھودن میں پیدا کیا ہے؟ بہتر ہوگا کہ موقع کی مناسبت اور اس فرصت سے فائد ہ اٹھا یا جائے اور آیت الکرتی کے جملہ 'وسیع کر سیہ السموات والارض' کے بارے میں بحث کرتے ہوئے ان دونوں کے بارے میں بھی مختصر گفتگو کر لی جائے، امید ہے کہ بیگفتگو مفید اور سود مندر ہے گ لیونشیں ہیں محق کر مناسبت اور اس دونوں کے بارے میں بھی مختصر گفتگو کر لی جائے، امید ہے کہ بیگفتگو مفید اور سود مندر ہے گئیں۔ لیونشیں ہیں محف کہ میں جن کرتے ہوئے ان دونوں کے بارے میں بھی مختصر گفتگو کر لی جائے، امید ہے کہ بیگفتگو مفید اور سود مندر ہے گ

آغاز تخن میں پہلے سوال کے جواب میں اجمالی طور پر یہ کہنا چا ہے کہ دینی نکتہ نگاہ سے ہم نہیں جانتے کہ سات آسان کیا ہیں اور اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جس حقیقت سے بار ہا آگاہ فرمایا وہ ہم پر پوشیدہ ہے۔ ہم تو اتنا جانتے ہیں کہ اس جہان <sup>م</sup>ستی کے خالق اور موجود ات کو وجود بخشنے والے مالک نے اپنی مخلوق کے بارے میں خبر دی اور فرمایا ہے کہ میں نے سات آسان پیدا کتے ہیں۔ ہم نہ فقط ان سات آسانوں کی حقیقت سے بخبر ہیں بلکہ اس مخلوق کی وضع و کیفیت پر بھی آگاہ نہیں ہیں ہیں میں معلوم کہ اس قادر خدانے اس باعظمت آسان کو کس طرخ خلق فر مایا اور یہ چرت انگیز مخلوقات کہاں سے اور کس طرح سے آئی ہیں؟

🗓 مجمع البیان ج۱۷ ۳ ۳

التي الكرى: أسانى بيام توحيد المحرج المحرج

مَآٱشْهَ<sup>ل</sup>ُّهُمُ خَلُقَ السَّبْوِٰتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِهِمُ<sup>ِ <sup>©</sup></sup>

میں نے بشر کوآ سانوں اورز مین کی خلقت پر گواہ نہیں بنایا اور نہ ہی انہیں خودان کی آ فرنیش پر حاضر وشاہد بنایا ہے، یعنی بشر اس جہان اورانسان کی خلقت پرآگاہ نہیں ہے۔

#### ناشاخت مقامات

علمی اعتبار سے بھی بیعالم اور بیہ باعظمت کہکشا عیں ابھی تک دور حاضر کے ماہر سائنس دانوں کے لئے جمہول اور ناشاختہ ہیں اور وہ ان کے آغاز اور انجام سے بے خبر ہیں۔ گزشتہ صدی کے محقق ماہرین طاقتور ترین ٹیلی سکو پوں کے ذریعے کتاب تکوین او افلاک کے اجرام کے مشاہدہ میں مگن رہے اور انہوں نے اس راہ میں بڑی بڑی کا میا بیاں بھی حاصل کی ہیں۔لیکن وہ اپنی ان تمام ترقیوں اور کا میا بیوں کے باوجود معترف ہیں کہ وہ اپنی علمی کا وش کے ساتھ اس دور در از راہ کے فقط ایک معمولی حصے کو طے کرنے میں کا میاب ہوئے ہیں اور ابھی تک اس جہان کے کثیر مقامات نا شاختہ ہیں۔

رسل کہتا ہے: جب ( کو پر نیک ) کا طریقہ کا میاب ہوا تو ہم سمجھے کہ زمین اس کا ئنات کا مرکز نہیں اور پچھ مدت بعد سورت نے اس کی جگہ لے لی الیکن بعد میں معلوم ہوا کہ سورج کسی طرح سے بھی ستاروں کی دنیا کا باد شاہ نہیں ہے۔ بلکہ درحقیقت اسے متوسط قسم سے ستاروں میں بھی شار کیا جاسکتا،اوراس کا نئات کی خالی فضا کے اندر لے کراں وسعت موجود ہے۔''

سورج کی مسافت نز دیک ترین ستارے سے تقریبا۲ / ۳ نوری سال ہے، اس کے باوجود کہ ہم آسان کے بھرے جسے میں رہتے ہیں کہ جسے کہکشاں کہا جاتا ہے اور جوتیں ارب ستاروں کا مجموعہ ہے۔ بیہ کہکشاں ان دوسری متعدد کہکشاؤں میں سے ایک ہے جن میں سے ابھی تک تین کروڑ کو شناخت کیا جا چکا ہے اور شاید بہترین ٹیلی سکو پول کے ذریعے ان کی مزید تعداد بھی معلوم ہو جائے۔ایک کہکشاں سے دوسری کہکشاں تک کا اوسط فاصلہ میں لا کھنوری سال ہے، اب بظاہر وہ کافی جگہ نہیں پارہی ہیں، کیونکہ سے سب بڑی جلدی میں ایک دوسری سے دورہوتی جارہی ہیں۔

ان میں سے بعض تو چودہ ہزار ( \* \* \* ۱۰ ) میل فی ثانیہ یا اس سے بھی زیادہ رفتار میں ہم سے دور ہور بی ہیں ، ماہرین کے مطابق اس دفت ان میں سب سے دورترین کہکشاں وہ ہے جو پیچاس کر در ٹوری سال کے فاصلے پر ہے۔وہ اس طرح کہ جو پچھ آج ہم دیکھر ہے ہیں دہ اس شکل کی تصویر ہے جس پر دہ آج سے پچاس کر در ُسال قبل تقیس۔ <sup>ت</sup>ل

> <sup>Ⅲ</sup> سورهٔ کهف آیت ۵۱ ۳ تا شیعلم براجتماعص ۳

ي ايت الكري: آساني پيام توحيد کې (291 کې (291 کې (

مطالعهافلاك

تا ہم ایھی ماہرین اس تلاش وجستجو سے تفکین ہیں ہیں، وہ کا ئنات وافلاک کے مطالع میں مصروف ہیں اور تاز ہ انکشافات کرنے پر قادر ہو گئے ہیں۔لیکن تا حال اس تعجب انگیز مخلوقات کو مکمل طور پر سمجھنے کے لائق نہیں ہوئے ہیں اور نہ بیداس کے آخری مقامات کو اپنے علمی احاطہ میں لانے میں کا میاب ہوئے ہیں۔ ہاں وہ جس قدر زیادہ مطالعہ و مشاہدہ کرتے جاتے ہیں اسی قدر ان کی حیرت میں اضافہ ہوتا جا تا ہے اور اس جہان آفرنیش کی زیادہ سے زیادہ عظمت ان کی نگا ہوں میں جلوہ افکن ہوتی جاتی ہے

اس تەدرىنە جہان ميں وہ جچوٹى تى كہكشاں كە جسے داخلى كہكشاں كانام ديا گيا ہے، انسان اس كے تيسر بے سيار بے پرآباد ہے۔تاہم وہ اس قدر باہوش ہے كہ اس سار بے جہان كى حيران كن عظمت كا ادراك كرنے كى خواہش ركھتا ہے اور اس كے لئے ظاہر ہونے والى اشياء بتارہى ہيں كہ وہ اپنى اس كوشش ميں كسى حد تك كامياب ہوا ہے۔جو مسافنتيں اور فاصلے ہم بتار ہے ہيں وہ نورى سال كے صاب سے ہيں ۔اس كا حساب يوں كيا جا سكتا ہے كہ نوريعنى روشنى يك مد جيميا تى ہزار ميل فى ثانيہ چاتى ہے جو تين لاكھ كيو ميٹر كے ساور اس كے لئے ظاہر مساوى ہے، اس بياد پرايك نورى سال كافاصلہ چھڑ يلين ميل بتما ہے۔

تدرته جهان

فضانمبر 1 یعنی نظام شمسی: سورج ہماراس زمین سے آٹھرنوری منٹ یا نو کروڑ تیس لاکھ میل دور ہے اس کا عرض فقط نوری سال کا ہزارواں حصہ ہے۔

فضانمبر ۲: نزدیک ترین ستارہ اس ستارے کا نام الفاسنٹری رکھا گیا ہے۔ بیز مین سے ۳ / ۴ نوری سال کے فاصلے پر ہے۔ یعنی اگرایک فصائی راکٹ دس لا کھ میل فی گھنٹہ کی رفتار سے حرکت کر بے تواسے اس ستارے تک پہنچ کے لئے تین ہزارسال تک پرواز کرنا ہوگی، حالانکہ میتوز مین کا سب سے قریب ترین ستارہ ہے۔

فضانمبر ۳: داخلی کہکشاں ہماری بیز مین میں کہکشاں کے اندر ہے وہ ایسے ظرف کی مثل ہے جو کیس اور غبار سے پر ہے، وہ ایک لا کھنوری سال کے فاصلے پر ہے۔اس کے دس کروڑ ستاروں میں سے زمین کا میسورج اور الفاسنٹری ستارہ سانپ کی کنڈ لی کی مثل پیچ دار کہکشاں مے بیرونی کنارے پرایک نورانی نقطے کی طرح دکھائی دیتے ہیں۔

فضانمبر ، نز دیک ترین کہکشاں : اس کہکشاں کا نام (اینڈ رومدا) رکھا گیا ہے اور داخل کہکشاں سے اس کا فاصلہ

المحتيج المري: آساني پيام توحيد المحتيج المحتيج الحالي المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج

۲/۲ ملین نوری سال ہے۔اس کے باوجود ماہرین فلکیات اے اس قدر نز دیک شار کرتے ہیں کہا۔۔داخلی کہکشاں کی بہن کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ بلکہا سے ان داخلی کہکشاؤں کے گروہ ہی کا ایک حصہ شار کرتے ہیں۔(اینڈ رومدا) بھی سانپ کی طرح پیچ دارشکل پرمشتمل ہے، اس کے کنارے پر نئے ستارے موجود ہیں اور اس کے اندرونی گنجان حصے کو جلے ہوئے پرانے ستاروں نے پر کررکھا ہے۔

## بعيدترين كهكشان

فضانمبر ۵: دورترین کہکشائیں: (کازاریں) یہ علم نجوم وفلکیات کے تازہ ترین اکتشافات میں سے ہیں، ان میں سے نز دیک ترین کہکشاں کو''سا یکس ۲ ۔ سی ۳'' کی علامت دی گئی ہے ۔ یہ میں لا کھنوری سال کے فاصلے پراور کہکشاں (۲۹۵ ۔ سی ۳) پچاس لا کھنوری سال کے فاصلے پر واقع ہے ۔

اس حد تک پینچنے پر بھی ماہرین فلکیات کا خیال ہے کہ وہ ابھی تک اس باعظمت جہان کے قابل دید کنارے کی راہ میں کھڑے ہیں اور دیگر نامعلوم فضاؤں کی دریافت کے لئے مزید کوششوں کی ضرورت ہے۔ <sup>[1]</sup>

بیہ مقالہ جو ماہرین کی تازہ ترین علمی تحقیقات کو بیان کررہا ہے چند ککتوں پر شتمل ہے کہ جن کی توضیح ضروری ہے۔ کیونکہ ہر نقطے کا داضح ہونا ہماری بحث کے سی ایک حصے کی تائید کر تا اورنٹی نسل کے اذہان کو اسلام کے قریب لانے میں مفید دموثر ثابت ہوتا ہے۔ میں

فضائى طبقات

(۱) رسل کی کتاب نے فل شدہ پہلے مقالے میں سائنس دانوں نے اس جہان افلاک کی عظمت وبز رگی کا حساب کہکشاں کی بنیا پر کیا اور اسی پر ان کے اندازے قائم ہوئے ہیں۔ اس مقالے میں بڑی صراحت سے کہا گیا ہے کہ آج تک تین کروڑ کہکشا ئیں دریافت ہوچکی ہیں اور شاید بہترین ٹیلی سکوپ میسر آنے پر پچھٹزید کہکشا ئیں بھی دریافت ہوجا نمیں۔

### نامكشوف فضائتين

لیکن نیوز و یک میں مندرج مقالے میں عالم بالا کی عظمت و ہزرگی کا حساب فضائی طبقات کی بنیاد پر ہے اوراسی کواپنے قیاس کی واحد بنیاد قرار دیا گیا ہے۔مقالہ نویس کہتا ہے: دورحاضر کے سائنس دان پار پنچ فضاؤں کی دریافت تک پینچ چکے ہیں اورانہوں نے اس فضا کی بعید ترین کہکشاں کا فاصلہ زمین سے چھ بلین نوری سال بتایا ہے۔مقالے کے آخر میں وہ صراحت سے کہتا ہے کہ ماہرین نجوم معتقد ہیں کہ وہ ابھی تک جہان کے قابل دید کنارے پر راسے میں کھڑے ہیں اور ابھی دیگر نامیکنڈو ف فضاؤں کو

🔟 مجله نیوز و یک ۲۵ مئ ۱۹۶۴ء

التحريج الحرق: آساني بيام توحيد المحرج الم

دریافت کرناضروری ہے۔

#### ستاروں سے آگے اور بھی جہان ہیں

ہم ابتداء تحن میں اشارہ کر چکے ہیں کہ دینی نقط نگاہ سے ہم نہیں جانتے کہ سات آسان کیا ہیں؟ اور کسی بھی مسلمان کو تن نہیں پنچتا کہ وہ قرآن شریف کی آیات اور کلام الہی کی تفسیر اپنی رائے سے کرے۔ یعنی وہ ان کی تعبیر ایسے نا پختہ نظریات اور متزلزل خیالات سے کرے کہ جوروز بروز تغیر پذیر ہیں۔

پس میتیجہ بیر برآمد ہوا کہ دانشمندا ور سائنس دان تا حال اس جہان کی شاخت سے عاجز رہے اور قرآن کریم کے پیروبھی سات آسانوں کی معرفت نہیں رکھتے ،خلاصہ بیر کہ دونوں گروہ اس جہان آ فرنیش کی مجموعی شاخت سے قاصر ہیں، اور ابھی تک انکی کوششیں نارسا ہیں، البتہ بیفرق ضرور ہے کہ باایمان افرا دسات آسانوں کے دجود پر اس لئے عقیدہ رکھتے ہیں کہ اس خالق کا ئنات نے ایسا ہی فرمایا ہے۔ دیگر سائنس دان اگر چیسات آسانوں کے وجود سے بے خبر ہیں، تا ہم وہ ان کے وجود کی نفی نہیں لا سکے اور جولا

# ياليج كهكشاؤك كأكروه

(۲) وہ جوان جو سات آسانوں کے ذکر کو شک اور دو دلی کی کیفیت سے سنتے ہیں، انحے اذہان کے شفی کے لئے ہم یوں کہتے ہیں: اگر بالفرض نیوز ویک کا مقالہ نویس ایک مذہبی اور سات آسانوں کا معتقد انسان ہوتا اور سوال کرنے والوں سے کہد یتا کہ باہمی امتیا زر کھنے والی پارٹی کہکشا وُں کا جو گروہ تا حال دریافت کیا جاچکا ہے، ہم انکو پانچ آسان سمجھ لیتے ہیں، اور مکن ہے کہ آئندہ سوسال تک مزید اسے دو گروہ بھی دریافت ہوجا نمیں تو سات آسان دریافت کیا جاچکا ہے، ہم انکو پانچ آسان سمجھ لیتے ہیں، اور مکن ہے کہ آئندہ سوسال تک رکھتا ہے تو شاید پانچ سوسال بعد وہ کری کی دریافت تک بھی پہنچ جائے کہ تما م آسانوں اور زمین پر احاطہ کئے ہوئے ہے۔ اب آپ بتائے کہ وہ معترض نیوز ویک کے اس مقالہ نو یس کے جواب میں کیا کہ سکتا ہے۔؟

#### ماريك مقامات

(۳) سائنس دان طاقتور ٹیلی سکو پول کے ذریعان مقامات تک ترقی کر سکتے ہیں جوروش ہیں اور واس کے مطالعہ و تحقیق میں آ سکتے ہیں۔اگران روثن مقامات کے پیچھے تاریک اور اند ھیرے مقامات موجود ہوں تو واضح ہے کہ ہمارے ان محققین و ماہرین آ سکتے ہیں۔اگران روثن مقامات کے پیچھے تاریک اور اند ھیرے مقامات موجود ہوں تو واضح ہے کہ ہمارے ان محققین و ماہرین آ سکتے کا مطالعہ د مشاہد نامکن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نیوز و یک کے مقال ہے میں '' قابل رؤیت کنارہ'' قید کا تذکر ہوا ہے۔ قرآن مجید نے چند مقامات پر اس آسمان دنیا لیعنی سات آسانوں میں سے پہلے اور نز دیک ترین آسان کے بارے میں بات کی اور تصریح فرمائی کہ کہ خالق کا ئنات نے آسان دنیا کوایسے چمکدار ستاروں سے آ راستہ فرمایا ہے جونو رانی چراغوں کی طرح روثن ہیں ۔

فَقَصْمَهُنَّ سَبْعَ سَمُوَاتٍ فِنْ يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِنْ كُلِّ سَمَاّءٍ أَمْرَها وَزَيَّنَا السَّمَاء الكُّنْيا بِمَصَابِيْحَ<sup>ي</sup> پراس نے سات آسان كانظام دوروز ميں استوار فرمايا اور برآسان كواپنے فرمان ربوبيت كى وى فرمائى اور بم نے آسان دنيا (سب سے قريبى آسان ) كوروثن چراغوں سے مزين كرديا۔

روشن علاد

اب اگر کوئی (سات آسمان کیا ہیں؟) کے سوال کے جواب میں کہے۔ آج تک انسان نہ فقط سات آسمانوں سے بے خبر ہے بلکہ وہ تو پہلے آسمان سے بھی صحیح طور پرآگاہ نہیں ہے۔ کیونکہ سائنس دانوں کا مطالعہ تو اس کا نئات کے روشن حصے تک محد ود ہے اور بیآ سان دنیا ہے جو ستاروں اور روشن چراغوں سے آراستہ ہے۔لیکن انسان اپنی ترقی یا فتہ سائن کے ساتھ ابھی تک روشن اور ستاروں بھر بے آسمان کے آخر نقطے تک بھی نہیں پہنچ سکا ہے۔اب آپ فرما سے کہ وہ سائل محتر مان جواب کے بارے میں کہہ سکتے ہیں؟

## کرسی وعرش کی عظمت

(۴) جیسا کہ پہلے اشارہ ہو چکا ہے کہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: تمام آسان اورز مین کرس کے مقابلے میں اس طرح ہیں جس طرح ایک انگشتر کا حلقہ کسی وسیع وعریض بیابان میں پڑا ہو۔ پھر کرسی بھی اپنی پوری بزرگی وعظمت کے ساتھ عرش کے مقابلے میں اسی طرح ہے جس طرح ایک وسیع وعریض بیابان میں ایک انگشتر کا حلقہ پڑا ہو۔

اس بڑے کہکشانی مجموعے کوایک خال یا ایک نقطہ نور سے تشبید دینا اس صدی کے ماہر سائنس دانوں کی سلسل تحقیقات کا نتیجہ ہے، جب کہ حدیث میں اس کوایک انگشتری کے حلقے سے تعبیر کیا گیا ہے۔اس سے ہمارے سامنے بید حقیقت روشن ہوتی ہے کہ

🗓 سورهٔ خم سجده آیت ۱۲

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتي المحتي الحق المحتي المحتي المحتي المحتي المحتي المحتي المحتي المحتي المحتي

اسلام کے عظیم اولیاء دائمہ ہدیٰ آج سے چودہ سوسال قبل ان حقائق سے پوری طرح باخبر تھے کہ جن سے انسان بے خبر تھا۔ ہاں اس تاریکی وظلمات سے بھرے دور میں بیہ بلند و بالا منزلیں انہیں وی والہا م کے نورانی چراغوں کے ذریعے حاصل ہوئیں (اورانہیں کے ذریعے وہ ان باریک حقاق تک پہنچے )۔

دوسراسوال

سوال دوم بیتھا کہ شب دروز آفتاب کے طلوع دغروب سے پیدا ہوتے ہیں اور کا ئنات کی تخلیق کے دفت طلوع دغر دب نہ تھا۔ پھراللہ تعالی نے قر آن مجید میں بیہ کیسے فرمادیا کہ میں نے آسانوں اورز مین کو چھردوز میں خلق کیا ہے'۔

يوم اور نهار کا فرق

جواب: عربی زبان میں کلمہ' یوم' اور کلمہ' نہار' با ہمی فرق رکھتے ہیں۔ کتاب تاج العروس میں ہے: ' النہار کسحاب اسم وہوضد الیل' ' نہار بروزن سحاب ایک اسم ہے جولیل کی ضد ہے الئے فقط دن سے مختص ہے۔لیکن کلمہ' یوم' نلغت میں وسیع معنی کا حامل ہے۔

(من طلوع الشمس انى غروبها من طلوع الفجر الصادق الى غروب الشمس، من الطلوع الى الطلوع او من المغرب الى الغروب ولا يختص بالنهار دون اليل وستعمل بمعنى مطلق الزمان)

يوم كاوسيع معنى

یوم کالفظ طلوع آ فتاب سے خروب آ فتاب تک کا وقت، طلوع ضخ صادق سے خروب آ فتاب تک کا وقت، طلوع سے طلوع تک کا وقت مج تک کا وقت مغرب سے خروب تک کا وقت ہے۔ ان سب کے لئے لفظ ''یوم'' استعال ہوتا رہتا ہے، ''یوم'' کو فقط دن کے لئے مختص نہیں کیا گیا۔ وہ ایسے وقت کے لئے استعال ہوتا ہے جس میں رات بھی شامل ہوتی اور اس کے علاوہ لفظ ''یوم'' کو فقط دن کے لئے مختص نہیں کیا گیا۔ وہ ایسے وقت کے لئے قال علی علیه السلام۔ الن هر یومان۔ یوم لک ویوم علیک۔ فاذا کان لک فلا تبطر واذا کان علیک فاصبر <sup>[1]</sup> امیر المونین اما ملی علیہ السلام کا ارشاد ہے: دنیا تیرے لئے دوروز ہے، ایک روز تہمار نے نفع اور تمہمارے میلانات کے

🗉 نهج البلاغه کلمه ۳۹۰

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد كافل مي من 296 فافل مي المركزي المركزي الم

مطابق ہے تو دوسرا روزتمہارے ضرر اورتمہاری خواہشات کے خلاف ہے۔ پس جور دزتمہارے نفع میں ہوا درخدائے تعالٰی کی نعمتیں تمہیں میسر ہوں تو اس روز سرکشی طغیان، تکبر اور غرو نہ کر اور جور دز تیرے ضرر میں ہوا درتو مصائب ومشکلات میں گرفتار ہو، اس روز صابر وبر دبار رہ۔

ان اليو مرعمل ولا حساب وعذا حساب ولاعمل<sup>[1]</sup> فرمايا: آن عمل كادن ہے اور حساب نہيں اوركل حساب ہے اور عمل نہيں ہوگا۔ حضرت على عليہ السلام وہ شخصيت ہيں كد آپ كاكلام عرب كے لئے مثال ونمونہ ہے۔ آپ جيسے ضيح وبليغ فرد نے ان دونوں حديثوں ميں كلمہ 'نيوم' كواستعال فرمايا ہے۔ پہلى حديث ميں 'نيوم' سے انسان كى زندگى كے دوران كا ايك حصه مرادليا ہے ممكن ہے وہ تيں سال يا پچاس سال كا يا كم و بيش ہو۔ دوسرى حديث ميں آپ نے پورى دنيا كى عمركوكہ جو دارالتكليف ہے، اسے ايک 'نيوم' ميں شاركيا ہے۔

#### فارسى ميس لفظ 'روز' كامعنى

فارسی زبان میں بھی لفظ<sup>2</sup> روز'' بہت وسیح معنی رکھتا ہے، بھی ایک گھڑی یا ایک دن رات کیلئے بھی استعمال ہوجا تا ہے۔ بھی ''روز'' کہہ کرہم پوری زندگی مراد لے لیتے ہیں اور بھی کئی صدیوں کے وقت کو بھی ''روز'' کہہ دیا جا تا ہے۔ مثلاً ایک صعیف باپ اپنے چالیس سالہ فرز ند کو جولا ابالی اور غیر ذ مہدار ہویوں کہتا ہے: ایک روز تو بچہ تھا غلطیاں کرتا تھا تو میں کہتا تھا بچہ ہے۔ پھرایک روز تو جوان تھا، برائیاں کرتا تھا تو میں کہتا تھا کہ جوانی کا تقاضا ہے۔ ایک روز تو بچہ تھا غلطیاں کرتا تھا تو حرکتیں کرتا ہے تو بتا کہ اب پنے چالیس سالہ فرز ند کو جولا ابالی اور غیر ذ مہدار ہویوں کہتا ہے: ایک روز تو بچہ تھا غلطیاں کرتا تھا تو میں کہتا تھا بچہ ہے۔ پھرایک روز تو جوان تھا، برائیاں کرتا تھا تو میں کہتا تھا کہ جوانی کا تقاضا ہے۔ اب تو اس عمر میں آ کر بھی جو بری حرکتیں کرتا ہے تو بتا کہ اب کیا کہوں؟ ۔ تاریخ کا ایک استادا پنی جماعت میں اپنے شاگر دوں کے سا منے کسی ملک کی حکومت کی کیفیت واضح کرنا چاہتا ہے تو یوں کہتا ہے: فلاں مملکت ایک روز استبدادی نظام کرتے تھا کہ دوں کے سا منے کسی ملک کی حکومت کی کیفیت واضح کرنا چاہتا ہے تو یوں

ب میں جات ہم ہو جات ہے۔ فارسی زبان کا ایک شاعراب نے اشعار میں لفظ'' یوم'' کواستعال کرتا ہے اور ممکن ہے کہ اس کا معنی چند ماہ بعد یا چند سال ہو۔وہ کہتا ہے۔

> افسانهٔ حیات دو روزی نبود بیش آن جم کلیم باتو بگویم چسال گزشت ایک روز صرف بستن دل شد به این و آن روز دگر به کندن دل زین و آن گزشت

> > 🗉 نبج البلاغه خطبه ۳۳

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد بي فريش ايس الكرى: آسانى پيام توحيد بي فريش ايس الكرى: آسانى پيام توحيد بي فريش ايس

زندگی کاافسانددوروز سے زیادہ ندتھا۔ اے میر بے مخاطب! تجھے بتاؤں کہ وہ کس طرح گزرگیا، ایک روزتو اس چیز اور اس چیز سے دل لگانے میں صرف ہوا اور دوسرا روز اس چیز سے دل ہٹانے میں گزرگیا۔ خلاصہ میہ ہوا کہ کلمہ '' یوم' عربی زبان میں اس قدروسیچ معانی رکھتا ہے کہ ممکن ہے اسے ایک گھنٹہ بھر وقت پر بولا جائے یا ایک دن ، ایک سال اک ہزار سال ایک ملین سال بلکہ اس سے بھی زیادہ مدت پر بولا جائے۔ میان تمام اوقات کو اپنے اندر لینے ک صلاحیت رکھتا ہے اور ان سب پر علیحدہ علیہ دہ محکال ہو سکتا ہے۔ مہم یقینی طور پر جانے ہیں کہ اللہ تعال ہو سکتا ہے۔ عمل میں آجا تا ہے۔ سوا تے اس کہ ان کہ اللہ تعالی کا تکم بے چون و چرالا زم الا جراء ہوتا ہے۔ وہ جو ارادہ بھی فرماتے ، وہ بلا کم وکا ست معل میں آجا تا ہے۔ معل میں آجا تا ہے۔ سواتے اس کے نہیں ہمارا کہنا کسی شکن کے لئے ہیہ ہے کہ جب ہم اس کے متعلق ارادہ کرتے ہیں کہ اسے کہیں ہو جا تو دہ

سوائے اس کے نہیں ہمارا کہنا سی شنی کے لئے یہ ہے کہ جب ہم اس کے معلق ارادہ کرتے ہیں کہا سے کہیں ہوجا! تو وہ جاتی ہے۔ تدریجی پختا یق

اس امرکی بنیاد پر اگر خداوند تعالی اراده فرما تا تواس باعظمت جهان کوایک لیح میں بھی پیدا فرماسکتا تھا۔لیکن اس نے اس طرح نہ چاہا اور اپنی علیما نہ صلحت سے بیار اده فرما یا کہ آسانوں اور زمین کو چھر دوز میں خلق فرما دے۔ پس جو پچھاس کی مشیت میں گزراو بہی ہوا اور بیر جہان بستی اس کے مطابق آیا۔ البتہ ہم نہیں جانے کہ بیخلق فرما نے کاروز جود راصل آ فرنیش کا ایک دورہ ہے، اس کی مقد ارکتن تھی ؟ ہاں جب قرآن مجید نے اس کا ننات کی خلقت کی مدت چھر دوز بتائی ہے تواس سے بیضر ور تبح لیے ہیں کہ بی باعظمت جہان دفعناً موجود نہیں ہوا۔ بلکہ اس کی خلقت تر بی تحکم میں جانے کہ میڈاق فرما نے کاروز جود راصل آ فرنیش کا ایک دورہ ہے، اس جہان دفعناً موجود نہیں ہوا۔ بلکہ اس کی خلقت تکی مدت چھر دوز بتائی ہے تواس سے بیضر ور تبح لیے ہیں کہ بی باعظمت کہیں دفعناً موجود نہیں ہوا۔ بلکہ اس کی خلقت تکی مدت چھر دوز بتائی ہے تواس سے میڈر ور تحکم لیے ہیں کہ بی باعظمت

الهى فيصله

حفرت امیرالمونین علیہالسلام سے مروی ہے : اگرخداچا ہتا کہاس جہان کوچثم زدن سے بھی کم وقت میں خلق فرمائے تو وہ ایسا کرسکتا تھا۔لیکن اس نے ایسا نہ چاہااور کا ئنات کو قدر یجاً خلق فر مایا۔ پھرایک طرف مخلوق میں اس قدر بنح کواپ خامناءو حی اور نمائند

> <sup>™</sup> سورهٔ محل آیت • <sup>مهم</sup> ۲ بحارالانوارج مها ص۲

المحرج المحرق: آساني پيام توحيد المحرج الم

گان کے لئے مثال قرار دیا، تا کہ وہ معاشر بے کے ایمانی اور اخلاقی افکار کوتر قی دینے میں مدارات اور ملائمت کی راہ اپنا نمیں اور کا میاب ہو سکیں۔ دوسری طرف اللہ تعالیٰ نے اس تدریح کواپنی مخلوق پر ججت قاطع قرار دیا ہے، تا کہ جب وہ پوچھیں کہ اللہ تعالیٰ تمام انسانوں کوایک کمیے میں مومن اور بااخلاق کیوں نہیں بنا دیتا؟ تو جواب میں کہا جائے کہ باری تعالیٰ کاقطعی فیصلہ ہے کہ تمام موجودات تدریجاً اپنے کمال کو پنچیں، جس طرح کہ اس نے اس کاخ مستی کو بھی چھور وز میں تدریجاً وجود بخشا اور کمل کیا ہے۔

ماضی میں بعض افرادا بیخ خصوص مقاصد کے لئے قرآنی آیات اور اسلامی معارف سے آگا ہی حاصل کئے بغیر اس چھر دز والے مسئلے کو اسلام راعتر اض کی بنیاد بناتے اور اس سے غلط نتائج اخذ کرتے رہے ہیں۔ چونکہ مستقبل میں بھی ایسی حرکتوں کا تکر ار ممکن ہے، اس لئے نیک نیت اوصاف دل مسلمان نوجوا نوں کو ان لوگوں کے اعتر اض سے پیدا ہونے والے شک اور دودل سے بچانے کے لئے ہم معتر خین کی کتاب سے چند جعلے قل کرتے ہیں اور پھر ان کی تحقیق کرتے ہیں، تا کہ مطلب واضح ہوجائے اور نو جوانوں کے

ایک معترض اینی کتاب میں یوں رقمطراز ہے:

مادہ پرست مکتب کے لئے تو کا نئات کی آفرنیش کا مسلہ صاف ہے، ہاں مادیون اور دیگر فلا سفہ کے درمیان اس دنیا کے وجود میں آنے کے بارے میں اتنا فرق ہے کہ مادہ پرست اس دنیا کو قدیم جانتے ہیں اور باقی سب فلا سفہ اس کو حادث سمجھتے ہیں، پھر ان میں سے ہرایک اس کا نئات کے خالق کو مختلف نا موں سے یا دکرتا ہے۔ ان کا اعتقاد ہے کہ بید نیا خداوند تعالیٰ کے توسط سے بہت تھوڑی مدت میں وجود میں آئی ہے، لیکن تما م موجودہ مذاہب کا عقیدہ ہے۔

خلق السموات والارض فى ستة ايام

اس نے آسانوں اورز مین کو چھ یوم میں خلق فرمایا۔

جب معلوم اس حد تک ترقی کر گئے کہ مجہول حقیقتیں منکشف ہو گئیں اور دنیا کی شناخت کے وسال مہیا ہو گئے ہیں، یعنی اقتصادی تکامل نے ان تمام مسائل کو بشر کے اختیار میں دے دیا ہے۔ پس دنیا کی پیدائش کا مسئلہ بھی خود بخو دحل ہو گیا اور معلوم ہو چکا ہے کہ بشر آ فرنیش کا شاہ کار ہے۔ علماء دین اس کوتخلیق کے چھٹر دوز کی تحلوق سیجھتے ہیں، (یعنی یہ بشر خدا کے تھک جانے سے ایک روز قبل کی مخلوق ہے) اس بارے میں بھی سب کوعلم ہے کہ بیا یک خلیے کی تدریجی ترقی سے وجود میں آیا ہے کہ اس کا وجود بھی (شوآن) اور (شلایدن) کے توسط سے ظاہر ہوا ہے۔ نیز خود خلیہ بھی ایک خلیے کی تدریجی ترقی سے وجود میں آیا ہے کہ اس کا وجود بھی (شوآن) اور حرارت کے توسط سے ظاہر ہوا ہے۔ نیز خود خلیہ بھی ایک خاص قسم کی کیمیا دی ترکیب رکھتا ہے کہ مقررہ شرائط کے تحت د باؤ اور خرارت تے توسط سے طاہر ہوا ہے۔ نیز خود خلیہ بھی ایک خاص قسم کی کیمیا دی ترکیب رکھتا ہے کہ مقررہ شرائط کے تحت د باؤ اور خطر وریات اور سط سے معین کیمیا دی خواص حاصل کرنے میں کا میاب ہوتا ہے۔ انہیں خلیوں کے اجماع کے اور سال کی مدت میں ضروریات اور شرائط کے مطابق تدریجی اور نا گہانی تغیرات ہوتے رہے۔ یوں اس کی کی میں تبد پلی آتی رہی اور پھر منطقی (ڈیا

ایک عجیب نکتہ ہیہ ہے کہ بعض لوگ اس دقیق علمی نظر یہ کو قبول کرنے سے انکاری ہیں جو وجود بشر کوایک باریک طولانی تکامل

المستحي المري: آساني پيام توحيد المحي المح

کا نتیجہ قرار دیتا اور خصوصی نظام کے تحت شار کرتا ہے۔البتہ اسی انسان کے ایک روز میں ( فقط ایک روز میں ) پیدا ہوجانے کو منطقی سمجھتے ہیں اور اس کا کا ملاً صحیح خیال کرتے ہیں۔ <sup>[1]</sup>

کائنات کے قدیم ہونے کامفروضہ

اس گفتگو کی ابتداء میں مقالہ نگار کا کہنا ہیہ ہے۔مادہ پرستوں کے ہاں دنیا کی آ فرنیش کا مسّلہ داضح ہے کہ دہ دنیا کوقد یم جانتے ہیں،حالانکہ دیگر فلاسفہ دنیا کوحادث شار کرتے ہیں۔

اگر چہ میہ بات نئی نہیں بلکہ بیصد یوں سے کہی جاتی رہی اور ابتداء ہی سے الہی کمتب کے مقابلے میں مادی کمتب بھی موجودر ہا ہے۔لیکن مقالہ نگار جوخود بھی مادی کمتب کے حامیوں میں ہے، جیسا کہ اس کی تحریر سے ظاہر ہور ہا ہے، ہم اس سے بیہ سوال کرتے ہیں کہ استحریر میں آپ نے جولفظ' دنیا' استعال کیا اور جسے آپ قدیم جانتے ہیں، اس د نیا سے آپ کی کیا مراد ہے؟ کیا اس کا نئات کا مجموعہ مراد ہے۔ یا فقط اپنا بین لظام شمسی مراد ہے؟ اس کے جواب میں آپ کے لئے ان دونوں میں سے ایک کا مراد ہے؟ کیا س کا نئات کا کیونکہ اگر جرم آ فتاب کا وزن اس طرح بر قرار رہتا ہے کہ اس میں کی یا بیشی نہیں ہوتی ۔ وہ ماضی میں بے پناہ روشن دیتار ہا ہے اور آئندہ

ماضی میں جب انسان کی معلومات بہت پست تھیں، اس وقت بعض لوگ اسی طرح کا نظریہ پنی کرتے رہے ہیں لیکن آخ جب کہ علمی مدارج بڑی حد تک ترقی کر چکے ہیں اور انسان کا ئنات کی طبیعت اور اس کے تغیرات پر مطلع ہو چکا ہے۔ اب یہ باتیں کرنا ہر گز مناسب نہیں اور اب بشر کا کا ئنات کے اس ادارے کو از کی وقد یم کہنا کسی طرح معقول بات نہیں ہے۔

#### كائنات كاحدوث زماني

ماہر حیاتیات فرینک اولن کہتا ہے: قانون حرارت (ترموڈینا مک) ثابت کرتا ہے کہ بیکا نئات مسلسل ایک ایسیکیشیت کی طرف رواں دواں ہے کہ اس میں سارے اجسام پست درجہ حرارت اختیار کرتے جائیں گے اور اس حد تک پنچ جائیں گے کہ ان مس قابل مصرف توانا کی نام کی کو کی چیز موجود نہیں رہے گی اور اس وقت زندگی ناممکن ہوجائے گی۔لہذا اگر اس جہان کی کو کی ابتدا نہیں اور وہ ہمیشہ سے موجود ہے تو چھر ضروری ہے کہ اس سے پہلے موت اور سکوت کی بیحالت اس میں حادث ہو چکی ہو۔لیکن سورج کا جانے وال دهوپ دینا، ستاروں کا موجود ہونا اور زمین کا زندگی کی گہما گہمی سے پر ہونا اس امر کا شاہد صادق ہو چکی ہو۔لیکن سورج کا جلانے والی پر ابتداء ہو کی اورز مانے کا وہ ہی لیات کی پیدائش کا آغاز تھا۔ آ

> ت میٹریلزم تاریخی ۲۸۸ ۳ اثبات وجود خداص ۱۸

المنتح المحرق: آساني بيام توحيد فل المنتخ المحتج المحتج

اگر مقالہ نویس کے ہاں لفظ'' دنیا'' سے مراد عالم کا مادہ ہواور وہ کہے کہ اس کا ئنات کا وہ مادہ جس کو اس کا ئنات کی عمارت کے بنیا دی خمیر کی حیثیت حاصل ہے وہ مادہ قدیم از لی ہےتو یہاں دوبحثیں پیش آتی ہیں۔ **اول:** کیاعلمی اعتبار سے مادے کا قدیم ہوناممکن ہے یانہیں؟ **دوم:** کیا ایک قدیم اور بے شعور مادہ اس حیرت انگیز اور عجیب وغریب نظام کوخلق وایجاد کر سکتا ہے یانہیں؟ **ماد ہے کی فنا** 

ایک صاحب دانش نے ایک مقالے میں ان دوسوالوں کا جواب لکھا ہے اور ہم اسے من وعن فقل کئے دیتے ہیں: ماہر کیمیا دریاضیات جان کلولنڈ کوثر ن کہتا ہے: جب انر جی ( نے ) مادے میں تبدیلی ہوتی ہے تو یہ تبدیلی قانون کے مطابق متحقق ہوتی ہے اور اس طرح جو مادہ وجود آتا ہے وہ انہیں قوانین کی پیروی کرتا ہے جن پر سابقہ مادے عمل کررہے ہیں یعلم کیمیا میں سے امر ثابت ہوا ہے کدایک دن مادہ نابود ہوجا تا ہے ۔ البتہ مادوں میں اس لحاظ سے فرق ہے کہ پچھ مادوں کی نابودی ہے جب کہ پچھد دسرے ماد کا ایک دن مادہ نابود کی خابودی ہے حد تشر و تی ہے ہیں اس کھا خاب کہ مالی کے دیتے ہیں ہوتی ہے تو یہ تبدیلی موتی ہے تو یہ تبدیلی میں جب

بنابرایں معلوم ہوا کہ مادہ از لیٰ ہیں ہے اور اس لحاظ سے ایک وقت میں اس کا آغاز ہوا ہے۔ کیمیا اور دیگر علوم کے شواہد سے پتہ حپلتا ہے کہ بیآ غاز تدریجی نہ تھا، اس کے برخلاف مادے کی پیدائش نا گہانی طور پر ہوگئی تھی حتی کہ زمانی دلال تقریبی اندازے سے اس کی پیدائش کے وقت کا پتہ بھی دے سکتے ہیں۔ پس اس لحاظ سے اس مادی جہان کو ایک معین وقت میں پیدا کیا گیا اور بیاسی وقت سے طبعی قوانین کا پابندر ہا ہے۔لہٰذا ہیہ جہان کسی تصادف اور اتفاقی سانے کی پیداوار نہیں ہے۔

ایمان به خداعکم کی مجبوری ہے

چونکہ مادہ نہ تواپنے آپ کو پیدا کر سکتا ہے اور نہ ہی اپنے او پر جاری قوانین کاخلق ہو سکتا ہے، اس لئے ضروری ہے کہ مل آفرنش کو کسی ایسے عامل کے ذریعے تحقق سمجھا جائے جوغیر مادی ہے ۔لہٰذا اگر ضیح فکر اور درست سوچ اختیار کی جائے توعلم آپ کو مجبور کر دیتا ہے کہ آپ خدا پرایمان لے آئیں۔ <sup>[1]</sup>

گزشتہ مقالے میں اس کے لکھنے والے نے اس کے دوسرے حصے میں الہٰیو ن کے متعلق کہا تھا۔ ( ان خدا پر ستوں کا اعتقاد ہ کہ بید دنیا خداوند تعالی کے ذریعے تھوڑی سی مدت وجود میں آئی اور تمام موجودہ مذاہب یہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ خلق الس**ہوات والارض ست**قا ای**ام** 

🎞 ا ثبات وجودخداص ۴ ۴

ايت الكرى: أسمانى بيام توحيد المحافي ال

ايام تخليق كاطول

ہم اس مقالہ نویس کے ساتھ فقط دین اسلام کے بارے میں بات کررہے ہیں اور دیگر ادیان سے ہمارا کوئی تعلق نہیں ہے۔ قرآن مجید کے پیر دکاروں کا ایمان ہے کہ اللہ تعالی اس امر پر قا درتھا کہ وہ اس جہان کو پلک جھپکنے سے بھی کم وقت میں خلق فرما دے، لیکن اس ذات قد پر نے ایسا کرنے کا ارادہ نہ فرمایا اور اسے چھر دوز میں خلق فرمایا۔ ہم نے عربی زبان میں لفظ<sup>د د</sup>یوم' کے معنی کی جو تشریح اور وضاحت کی ہے کہ اس لفظ میں ایک وسیع معنی کی گنجائش موجود ہے، اس لئے ہم ان چھایا م کے متعلق پوری طرح آگاہ نہیں ہیں کہ ان سے وقت کی کتی مقد ار مراد کی گئی ہے۔ پس ہم نہیں سمجھ سے کہ اس مقالہ نو لی خاص مان چھایا م کے متعلق پوری طرح آگاہ نہیں سے تعبیر کر دیا ہے؟ حالا کہ بعض روایات میں جو مثال ذکر ہوئی ہے وہ تو ار بوں سال پر حاوی نظر آتی ہے۔

روى عن امر المومنين عليه السلام: انه سئله عن مدة ما كان عرشه على الماء قبل ان يخلق الارض والسماء فقال تحسن ان تحسب؟ فقال له نعم فقال لو ان لاارض من المشرق الى المغرب ومن الارض ال السماء حب خردل ثم كلفت على ضعفك ان تحمله حبة حبةً من المشرق الى المغرب حتى افنيتة لكان ربع عشر جزء من سبعين الف جزء من بقاء عرش ربنا على الماء قبل ان يخلق الارض والساء ثم قال انما مثلت لك مثالا<sup>[1]</sup>

ایک شخص نے امیر المونین امام علی علیہ السلام سے سوال کیا کہ آسمان وزمین کی خلقت سے قبل عرش خداجو پانی پر رہا تو وہ کتنی مدت تقلی ؟ یعنی عرش الہی کتنی مدت پانی پر رہا؟ امام علی علیہ السلام نے جواب میں فرمایا: کہ تواچھی طرح حساب کرنے پر قا در ہے؟ اس نے کہا جی ہاں: آپ نے فرمایا: اگر بیز مین مشرق سے مغرب تک اور زمین سے آسمان تک رائی کے دانوں سے بھر ی ہوئی ہواور تحقیل پنی ناتوانی و کمزوری کے باوجود زحمت دی جائے کہ ان دانوں کو ایک ایک دانہ کر کے کے مغرب کی طرف ب جاتا آئکہ سارے دانے ختم ہوجائیں تو اس حمل ونقل کی مدت اس مدت کی معرب تک دانوں کے ستر ہزارویں جے کا چائیں و آسمان کی خلقت سے قبل جتنی مدت عرش الہی پانی پر رہا تھا۔ اس مدت کے معرفر مایا کہ میں نے محض اس مطلب کو سے بھری ا تیرے سامنے سے ایک مثال پیش کی ہے۔

آج کل گنتی کے لئے بڑے بڑے ہند سے اور عدد وجود میں آچکے ہیں مثلاً ملین ۔ بلین ۔ ترلین ۔ اور کا ترلین وغیرہ لیکن ان کے معلوم ہونے سے قبل جب کہ عربی فارسی اور دیگر زبانوں میں بیاعدا دوضع نہیں ہوئے تھے، بلکہ اب بھی بیافظ ان ک زبانوں میں نہیں ہیں ، اس لئے وہ ان دوسری زبانوں کے الفاظ کواپنی زبان میں استعال کرتے ہیں ۔ مگر پرانے زمانے میں ایسے

🗉 تفسير البربان ج۱-۲ ص۲۷ ۱

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد من الم اين اين الكرى: المانى پيام توحيد من الكرى الكرى: الكركي الكركي الكركي

بڑے بڑے اعداد کو سمجھانے کے لئے مثالوں ہی سے کا م لیاجا تا تھا، جیسا کہ اس روایت میں امام علی علیہ السلام کے کلام میں رائی کے دانوں کی مثال سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ یا پھر تنگلمین چند کلمات کو باہم مرکب کر لیتے تھے، تا کہ اس ترکیب سے اس بڑے عدد کی نشاند ہی کر سکیں۔ بطور نمونہ ہم ایک اور مقام کا ذکر کئے دیتے ہیں۔

قال رسول الله (ص): ان موسى سئل ربه عزوجل ان يعرفونه باء اللنيا مناكم خلقت فاوحى الله تعالى الى موسى تسئلنى عن غوامض علمى فقال: يا رب احب ان اعلم ذالك فقال: يا موسى خلقت اللانيا منالمئة الف الف عام عشر مرات

رسول اکرم نے فرمایا: حضرت موسیٰ علیہ السلام نے درگاہ الہی میں دنیا کے آغاز کے بارے میں سوال کیا اور عرض کیا دنیا کو خلق ہوئے کتنی مدت گزر چکی ہے؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: تو مجھ سے میر ےعلم کی مشکل امور کے بارے میں سوال کررہا ہے۔عرض کی پرور دگار! مجھے اس امر کا جاننا مرغوب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میں نے اس دنیا کو آج سے اتنا عرصة قبل خلق کیا کہ تو ہزار کے ضرب دے کر پھرا سے سو کے ساتھ صرب دے اور اس عمل کا دس بار تکر ارکرے (صد ہزار ہزار سال دس مرتبہ ) اس حاصل صرب کے عد دکو آج کی اصطلاع میں ایک ملیا رد (ایک ارب) کہا جاتا ہے۔

نیو یارک کی علمی اکیڈی کا سر براہ کری مور لین کہتا ہے: احتمال ہے کہ آج سے ایک ملیارڈ سال قبل ہمارے اس کرہ زمین کے انقلاب اور طوفان تقصم ہوں اور اس کے نتیج میں اس کر ے کی سطح سخت ہوگئی اور دریا و ہوا وغیرہ جو آج اس میں دکھائی دے رہے ہیں، یہ سب اس طرح وجود میں آگئے۔ آ

## كرة زمين كي عمر

ملاخطہ سیجئے کہ چودہ سوسال قبل ہمار نے عظیم پیشوا پیغیبر اسلام ٹنے وہی بات از راہ دحی بتائی ہے جوآج کے سائنس دان اپنی علمی تحقیقات کے ذریعے دریافت کرنے میں کا میاب ہوئے اور کہتے ہیں کہ اس کر وُز مین کے اس موجود حالت میں آنے کا زمانہ تقریبا ایک ملیارڈ (ارب) سال ہے۔ اس فرق کے ساتھ کہ آج کل ایک بڑے عدد کوایک لفظ ملیارڈ (ارب) سے بیان کیا جاتا ہے، لیکن چونکہ لغت عرب میں اس کے لئے کوئی ایک کلمہ وضح نہ ہوا تھا، اس لئے حدیث رسول اکرم میں اسی عدد کو چارکلمات کی ترکیب کے ذریعہ بیان کیا گیا۔

گزشته معروضات سے دونیتیج برآمد ہوئ:

<sup>[]]</sup> بحارالانوارج ۱۳ ص۸۱ <sup>[]]</sup> رازآ فرنیش انسان ۲۲ **اول:** یہ کہ خلقت آسان وزمین کے چھر وز والے سوال کا جواب روش ہو گیا اور معلوم ہوا کہ ' یوم'' کا لفظ عربی زبان میں وسیخ مفہوم کا حامل ہے۔ تاانیکہ امام علی علیہ السلام نے اس دار تکلیف کو کہ جس میں تمام نسلیس مکلف تھیں، ہیں اور ہوں گی اور ممکن ہے کہ اس دار کے آغاز سے انجام تک کی ساری مدت کی لمین سال کے برابر بھی ہوجائے۔ تاہم حضرت نے اس دنیا کی پوری عمر کو ایک روز تعبیر کر دیا اور فرمایا'' ان الیوم عمل ولا حساب'' ہم نہیں جانت کہ تخلیق دنیا کے چھر دوز کی مدت کس قدرتھی؟ تاہم ات ان چھر دوز میں ہرایک کی مدت کتی ہولا نی کیوں نہ ہو'' کلمہ یوم'' میں اس مدت کی دیرتھی؟ تاہم اتنا ضرور جانتے ہیں کہ دوم: دوسرانتیجہ میہ ہے کہ مقالہ نو لیں کو'' نیوم'' کیوں نہ ہو'' کلمہ یوم'' میں اس مدت کو بیان کرنے کی وسعت موجود ہے۔ ان چھر دوز میں ہرایک کی مدت کتی ہی طولانی کیوں نہ ہو'' کلمہ یوم'' میں اس مدت کو بیان کرنے کی وسعت موجود ہے۔ اس لیے دو خود بخو د فیصلہ دے رہا ہے کہ مقالہ نو لیں کو'' یوم'' کا فوی معنی سے دافشی نہیں اور نہ تیں اس میں اس میں اس میں میں اس ہوں میں آئی ہے' (جب کہ حقیقت اس کے مطابق نہیں ہے)

یمی مقالہ نویس آ کے چل کرلکھتا ہے: معلوم ہوا کہ بشر جے آفرنیش کا شاہ کار کہتے ہیں اور علماء دین اس کو خلقت کے روز ششم خدا کے تھک جانے کے ایک روزقبل کی مخلوق مانتے ہیں، یہ بھی ایک خلیے کے تدریجی تکامل کا نتیجہ ہے۔ دینی ملتب کے نقطہ نگاہ سے انسان کی پیدائش ۔خلقت آ دم کے ابتدائی مراحل اوران پر گز رنے والی مدت وغیرہ سب امور ابھی تک ہمار یے علم میں نہیں ہیں اور ہم نہیں جانتے کہ بشر کی پیدائش کا آغاز کیسے ہوا؟

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا: ہم نے انسان کوآسانوں اورز مین کی تخلیق پراس طرح خودانسان کی تخلیق پر شاہد دحاضر نہیں بنایا اورانسان نہ تواپنی آ فرنیش پر شاہد دنا ظرر ہااور نہ ہی اس جہان <sup>ہ</sup>ت کی تخلیق پر شاید نظار رہا ہے۔ مَاَ ٱشْھَلُ ﷺ ہُمْہُ حَلُق السَّ**ہلوٰتِ وَالْا رُضِ وَلَا حَلُقَ ٱنْفُسِ ہِہُ ہ**ِ

متضادعكمى نظرئ

علمی مکتب کے اعتبار سے بھی انسان کی خلقت کے بارے میں متضا دنظرئے سامنے آئے اور گونا گوں آ راء پیش کی گئی ہیں، ان کے بعد کوئی محقق خلقت بشر کے بارے میں کوئی یقینی بات کرنے کی کیفیت میں نہیں ہے۔

ایک زمامنے میں ڈارون کا مفروضہ زبان زدعام وخاص تھا اورا سے ایک علمی اور قابل قبول نظریئے کی حیثیت حاصل ہوگئ تھی۔کالجوں کے نوجوا نوں کواس کا درس دیاجا تاتھا کہ آ دمی بندر سے ترقی کرتا ہوا موجودہ صورت میں آیا ہے اور زندگی کے تمام اطوار زنجیر کے حلقے کیطر ح بام پوستہ ہیں، البتدان میں سے بعض حلقے کم ہو گئے ہیں کہ جن کا کوئی نشان نہیں رہا ہے لیکن زیادہ عرصہ نہ گز را کہ ڈارون کا یہی نظر بیموردانتقا د قرار پانے لگا اور اس پر مختلف جہات سے اعتر اضات ہو کے اور اس کے رومیں کہ کی تھا م لی کنٹ دونوئی کہتا ہے: زندہ موجودات کی تاریخ میں ''حلقہ'' کا لفظ ایک خطرناک لفظ ہے، ہم اس کی تصدیق نہیں کر سکتے

🗓 سورهٔ کهفآ یت ۵

المحيق المري: آساني پيام توحيد من الحوج المحيج المحوج المحيج المحوج المحيج المحوج المحوح المحوج المحوح المحوج المحوح المحوح المحوح المحوج المحوح المحوح المحوح المحوح المحوح المح

کہ ایک معین شکل واقعی ایک حلقہ ہے۔ ممکن ہے کہ کہیں کہیں ایسا ہوا ہو، لیکن ہمیشہ ہی ایسا ہونا ضروری نہیں ہے، بہر صورت اظہار کیا جا سکتا ہے کہ زندہ موجودات میں کوئی ایک بھی مستقدیماً کسی دیگر موجود کی پیچیلی نسل نہیں اور نہ انسان بندر کی اولا د ان کے درمیان فرضی نسلیں اور ان کی شکلیں جو بھی موجودہ رہی ہوں اور انہیں ماحول سے ساز گاری کے لئے وضع کرلیا گیا ہو۔ (ور نہ ان کی حقیقت پچھی نہیں ) <sup>(11)</sup>

پھریہی ماہرین کچھ عرصہ تک زندگی کے خلیوں کی دوشتمیں (حیوانی ونباقی) بیان کرتے اور کہتے تھے کہ آ دمی۔ حیوانی خلیوں سے بنا ہے،اس لئے بید حیوانات کے گروہ میں آتا ہے۔

لیکن پھرایک دن امریکا ترقی علوم کی انجمن کے زیرا نظام انڈیانا پولیس کے ادارے میں منعقدہ ایک کا نفرنس میں ٹیکساس کے ایک زندگی شناسی کے ماہرا ستاد نے بیان دیا اور کہا بشر در حقیقت حیوان نہیں۔ بلکہ بیا یک قشم کی نبات ہے۔ اس نے عالمانہ اندا ز میں کہا کہ انسان ، نباتی خلیوں سے نکامل کے منتیجہ میں وجود میں آیا ہے کہ زرد آلگ اور سرخ حلبک اس کے اجداد ہیں۔ آ

## بشرايك ناشاخة فخلوق

خلاصہ بیر کہ انسان کی آفرنیش اور اس کے آغاز کی کیفیت دینی اور علمی نظر میں ابھی تک ناشاختہ اور مجہول ہے اور ہم اس کے متعلق بحث نہیں سکتے۔الدبتہ مذکورہ مقالہ نویس نے جو جملہ کھا کہ' علماء دین بشر کوروز ششم کی مخلوق مانتے ہیں' اس پر پچھ گفتگو کریں گے۔ مخلوقات قبل از انسان

روایات سے بیصری نتیج حاصل ہوتا ہے کہ کر کا ارض زمین بڑے طویل عرصے تک غیر آباداور غیر مسکون رہا۔ پھر اللہ تعالی نے زندہ حوادت کو خلق فرما یا اور آ دم کو پیدا کرنے سے قبل نبا تات اور حیوانات کو زمین میں پیدا کیا۔ اسی طرح قبل از آ دم اس زمین میں پچھاس ایسی مخلوقات بھی پیدا ہوئی ہیں جنہوں نے فساداور خون ریزیاں کیں۔ عن هشام بن سالم قال قال ابو عبد اللہ علیہ السلام: وما علم الملا تک ت بقول چھر (تجعل فیہا من یفس فیہا ویسف ال اماء) لو لا انہم کانو ار او امن یفس فیہا و دسف ال ماہ

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: اگر ملا ککہ نے دیکھا نہ ہوتا کہ قبل از خلقت آ دم کچھ موجودات زمین میں الیی رہی تھیں

<sup>[]</sup> سرنوشت بشرص ۱۱۵ <sup>[2]</sup> اثبات وجود خداص ۸ <sup>[2]</sup> بحار الانوارج ۵ ص ا ۳ المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتى المحتى

جونساد کرتے تھے اور خونریزی کرتے تھے۔تو وہ کیونکر سیمجھ سکتے اور درگاہ الہی میں یہ کہتے۔'' کمیا تونے سیارا دہ فرمایا ہے کہ ان کوز مین میں بسائے جونساد کریں اور خون بہائیں؟''

بشركا آخرى مخلوق مونا

بنابریں اگر بیہ بات'' کہانسان روز خلقت کی آخری مخلوق ہے'' منابع وحی الہمام کے ہاں سے آئے ہوتو پھراسے ملمی اخبار کے شار میں لا ناچا ہیے۔اس کامعنی بیہ ہے کہ بشر آفرنیش کے دورہ کی آخری مخلوق ہے جو دیگر زندہ موجودات اور نبا تات اور حیوانات کے بعد آخر میں پیدا ہوئی اوراپنے زمان پیدائش کے اعتبار سے زندہ موجودات کی آخری صف میں قرار پاتی ہے۔

دورحاضر کے سائنس دان بھی مطالعہ وحقیق کے بعداتی منتیج پر پہنچ ہیں جوآج سے چودہ صدیاں قبل اسلام کے اولیاء کر ام نے وحی الہام کے راستے بتایا تھا۔

اگرہم زمین کی پوری عمر کا دورایک سال فرض کرلیں تو اس میں سے آٹھ ماہ اسطرح گزر گئے کہ اس پر کوئی زندہ موجود نہ تعا اور نویں اور دسویں ماہ وائرس کی قشم سے پہلا زندہ موجود (ایک باکٹری خلئے) کی قبیل سے وجود میں آیا، پھر دسمبر (سال کے آخری مہینے) کے دوسرے ہفتے میں پیتا ندار مخلوق نمودار ہوئی اور دسمبر کی اکتیس تاریخ کورات کے گیارہ نج کر پینتالیس منٹ پر (اختنام سال سے پندرہ منٹ قبل)انسان نے میدان حیات میں قدم رکھا۔انسان کا بیتاریخی دورہ سال کے آخری سے اس

خدائے تعالی نقائص سے پاک ہے

مقالہ نویس علماء دین کے قول کے بار کہتا ہے کہ ان کے نز دیک۔ بشر خدا کے تھک بیٹھنے سے ایک دن قبل پیدا کیا گیا ہے۔ اگر اس کوتو حید قران پر معمولی سی اطلاع بھی حاصل ہوتی تو وہ علماء اسلام سے بیذ سبت نہ دیتا۔ کیونکہ تھکا وٹ زندہ مادی موجودات کے عوارض میں سے ہے کہ جن کے قوئی محدود ہیں، وہ کثرت کار سے خستہ ہو جاتے ہیں اور خواب و استراحت کی ضرورت محسوس کرتے ہیں۔لیکن جہاں تک خدائے تعالیٰ کی ذات اقد سکا تعلق ہے تو وہ تمام مادی نقائص سے پاک و پا کیز ہے اور اس کے جرم قدس میں شتگی و ماتوانی یا کوئی کمزوری داخل نہیں ہو کتی۔

امام على عليہ السلام چودہ صدياں قبل اپنى مدلل اور عميق تقريروں ميں تو حيد اسلامى اور صفات بارى تعالىٰ كے بارے ميں گفتگوفر ما گئے ہيں۔ آپ نے ذات اقد س الہى کوتمام مادى نقائص سے پاک پاکیزہ قرار دیا۔ چونکہ شتگى۔ کمزورى اور تفکاوٹ وغیرہ بھى انہيں نقائص ميں سے ہيں، اس لئے ذات الہى ان سے منزہ مبرىٰ ہے آپ نے فرمايا:

🔟 امید ہای نوص ۲۳

التي الكرى: آسانى پيام توحيد محظ المحلي المحلي

لعہ یت **کاد 8 صنع شیٹی منھا اذ صنعہ ولعہ یشو د 8 منھا خلق ما بر الاو خلقہ <sup>[1]</sup>** ان مخلوقات میں سے کسی شکّ کا ایجا د کرنا اللہ تعالیٰ کے لئے د شوار نہ تھا اور ان اشیاء کاخلق کرنا اللہ تعالیٰ کی تھکا وٹ اور نا توانی کا موجب نہیں بن سکا۔

مقالہ نویس تواس حد تک ککھ گیا ہے:

تعجب انگیز بات میہ ہے کہ بعض لوگ اس دقیق اورعلمی نظریئے کوقبول کرنے سے انکاری ہیں کہ وجود بشرایک دقیق اور مرحلہ وارطولانی تکامل کے نتیج میں بناہے لیکن وہ اس کے ایک روز (فقط ایک روز ) میں پیدا کردئے جانے کو منطقی اور کا ملاصح تسلیم کرتے ہیں۔

اگرلفظ<sup>ر</sup> یوم کی گزشتہ وضاحت پرنظر ہو کہ وہ اپنے اندرلغت عرب میں وسعت رکھتا ہے اور مطلق زمان کے معنی میں آتا ہے۔ اس لئے ایک بہت بڑے زمانے کولفظ یوم سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ پھر روایات اسلامی کی یہ تصریح بھی سامنے موجو در ہے کہ آ دم کی خلقت کے ابتدائی مراحل ایک بہت طولانی مدت میں انجام پائے اور وہ بھی تدریجی انداز سے تکمیل کو پنچے۔ اس لئے بچھ سمجھ نہیں آتی کہ پھر مقالہ نویس اس وضاحت کے بعد کس طرح یہ کھتا دکھائی دیتا ہے کہ ایک روز (فقط ایک روز) میں خلقت آ دم ہوئی۔ نہ معلوم اس نے یہ بات کہاں سے لی ہے؟

## كرسى ايك وسيع افلاكى جرم

سات آسانوں اور زمین کی چھر دوزمیں پیدائش کے بارے میں جس قدر دوضاحت مناسب تھی وہ عرض کی جاچکی ہے۔لہذا اب ہم دوبارہ اصلی بحث کی طرف واپس آتے ہیں کہ اسلامی روایات کے مطابق کری ایک ایسے بڑے افلا کی جرم کا نام ہے کہ جس میں تمام آسانوں اور زمین کواپنے اندر سالینے کی گنجائش موجود ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس کے بارے میں فرمایا:

وسع كرسيه السموات والارض عن زرارة بن اعين قال: سئلت اباً عبد الله عليه السلام عن قول الله عزوجل (وسع كرسيه السموات ولارض) السموات والارض وسعن الكرسى والكرسى وسع السموات والارض؟ فقال: ان كل شيئى فى الكرسى<sup>[3]</sup> زراه بن اعين نے حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ت آيت الكرى كرا بي جمل كرار عين سوال كيا كر آيا آسانوں اورز مين نے كرى كو گھر ابوا جيا كرى نے آسانوں اوز مين كو اپن اندر ليا ج؟ آپ نے فرمايا: تمام اشياء كرى كرا ندر بي

> <sup>™</sup> نیچ البلاغه خطبه ۲۲۸ ۳ الکافی جµص۲۳۱

لیعنی کرس میں تمام آسانوں اورز مین کواپنے اندر سالیتے کی گنجائش موجود ہے۔

كرسى كانتيسر المعنى تسلطالهي

کرسی کامعنی سوم: مفسرین نے اس مقام پرلفظ کرسی کا ایک اور معنی بھی ذکر فرمایا ہے کہ اس آیت میں کرسی سے مراد ذات اقد س الہٰی کی سلطنت اور قدرت ہے۔

وثالثها ان لامراد بالكرسى ههنا الملك والسلطان والقدرة ككم كما يقالااجعل لهذا الحائط كرسيا اى عمادا يعمد به حى لا يقع ولا يميل فيكون معناه احاطه قدر ته السبوات والارض ومافيها []]

تیسرامعنی میہ ہے کہ کرسی سے مرادوہ تسلط وحکومت خداوندی ہے جواللد تعالیٰ کواس جہان ہستی پر حاصل ہے۔عربی زبان میں اس ستون اور سہار بے کوبھی کرسی کہتے ہیں جوکسی دیوار کو گرنے اور ٹیڑ ھا ہونے سے بچانے کے لئے اس کی تکیی گاہ کے طور پر بنایا جاتا ہے۔ بنابریں آیت کامعنی میہ بنے گا کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت تمام آسانوں اور زمین کا احاطہ کئے ہوئے ہے اور اس نے انہیں سہاراد بے رکھا ہے۔

#### حکومت *خد*اوندی

جب، ممن کری، کواللہ تعالی کی سلطنت وقدرت کے معنی میں لے لیں تو آیت کے اس جلے کا سابقہ جملوں سے ربط کچھاس طرح بے گا کہ خداوند تعالی نے ''لہ ما فی السموات فی الارض' کے الفاظ سے میفر مایا کہ میری مالکیت تمام سادی اور ارضی اشیاء کو حاوی ہے۔''یعلم ما بین ایدیہم و م<sup>اخلہ</sup>م' سے واضح کیا کہ میر اعلم تمام موجودات عالم کو شامل اور ہر طرح سے جامع اور کامل ہے۔ پھر ''وست کرسیہ السموات والارض' کے ذریعے لوگوں کو سمجھایا کہ نہ فقط ہے کہ خداوند تعالی پورے جہان کا مالک ہے اور اپنی مملوکات کے تمام اوضاع واحوال سے آگاہ ہے بلکہ وہ اس پورے کاخ وجود وجستی اور آسانوں کی تمام موجودات واشیاء پر پوری طرح تے جامع اور این مرح میں م جہان رب العالمین کی سلطنت اور قبضے میں ہے اور تمام ذرات کا نیات پر اس کی حکمر انی ، فرماں روائی اور حکومت قائم ہے۔

## کائنات اوراس کو پیدا کرنے والا ارادہ

اس ذات اقدس نے اس باعظمت جہان کو پیدا کیا،اس کے لئے قواعد دضوا بط اور قوانین تکوین معین فرمائے۔ پھراس جہان ہستی کواس راہ پر چلا دیا جس پر چلانے کا اس نے ارادہ فرمایا تھا۔ یا درہے کہ عالم <sup>م</sup>ستی کامادہ اور اس کے تمام قوانین تکوینی اب بھی اس

🔟 مجمع البیانج ا۔ ۲ ص ۲۲ ۳

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي المحتى المحتى المحتي المحتي

کاپ قبض قدرت میں ہیں اور تمام اشیاء بلاقید وشرط اس کے مطیع وفر ماں برادر ہیں۔ بَلُ لَّهُ مَافِي السَّهٰلوٰتِ وَالْاَ رُضِ \* كُلُّ لَّهُ فَنِبتُوْنَ ®<sup>[1]</sup>

تمام سادی وارضی موجودات اس کی ملکیت ہیں اور سارے ،ی بال قید وشرط اس کے مطیع اور اس درگاہ مقدس کے سامنے مطیع وخاصع ہیں ۔

ٳڽؗؾۜۺؘٲؙؽؙڹ۫۫ۿؚڹػؙۿۯٱؿٞۿٵڶڹۜٵۺۅٙؾٲ۫ؾؚؠؚٳ۬ڂڕؽڹۦۅؘػٙٳڹؘٳڶڽؗ؋ۘۼڸۮ۬ڸڬۊٙۑؽڗٵ<sup>ؚ</sup>۞<sup>ؚ</sup>

الےلوگو!اللہ تعالیٰ کی سلطنت دقدرت اس قدروسیع ومسلط ہےاوراس کا فرمان اس حد تک مانا جاتا ہے کہ اگر وہ چاہے کہ تم سب کوچپتا کرےاور تمہاری جگہ دوسر بےلوگوں کو لے آئے تو وہ ذات اس پر بھی قا در ہے۔

خداوند تعالى كى فرمانردائى

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کی مطلق سلطنت اور زبر دست حکومت کے بارے میں متعدد آیات موجود ہیں اوران سب میں جہ ا

جامع ترین بیدو جملے ہیں۔

اِنَّ اللَّهَ يَحُكُمُ مَا يُرِيُنُ <sup>(1)</sup> اِنَّ اللَّهَ يَفُعَلُ مَا يُرِيُنُ<sup>(1)</sup> اللَّدتعالى جو چاہے حکم دے۔ اللَّدتعالى جو چاہے کرے۔

اللد تعالى كى از لى دابدى قدرت

مخفی نہ رہے کہ باری تعالیٰ کی سلطنت وقدرت بھی اس ذات مقدس کی دیگر تمام صفات کی طرح از لی۔ ابدی اور لامحدود ہے۔ اس کی قدرت کا کسی مخلوق کی قدرت وتوانائی پر قیاس نہیں کیا جا سکتا ، اس لئے کہ مخلوق کے پاس جو کمال ہے وہ اکتسابی اور محدود ہے۔

جب کهاس ذات اقدس الہی کا کمال عین ذات اورلامحدود ہے۔

سورهٔ بقره آیت ۲۱۱
 سورهٔ نیاء آیت ۱۳۳۳
 سورهٔ نام ده آیت ۱۳
 سورهٔ جم آیت ۱۹



قال على عليه السلام: كل قوى غيرة ضعيف وكل ملك غيرة مملوك وكل عالم غيرة متعلم وكل قادر غيرة بقدر ويعجز <sup>[1]</sup>

صفات الہی کی برتر ی

امام على السلام نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر قوی وتوانا ناتواں وصعیف ہے اور اس کے علاوہ ہر مالک مملوک ہے۔ پروردگار کے علاوہ ہر عالم، متعلم ہے اور خداوند تعالیٰ کے علاوہ ہرقا در قدرت وعجز کا مجموعہ ہے۔ وہ فقط خداوند تعالیٰ ہے جو قوی مطلق، کا ئنات کا واقعی مالک۔عالم بدون تعلم اور قادر بدون عجز ہے۔وہ اللہ تعالیٰ ہی ہے جولا محدود سلطنت دحکومت کاما لک ہے اور اس کی از لی وابدی قدرت نے تمام آسانوں، زمین اور ہر شے کا احاطہ کیا ہوا ہے۔

🗉 نېچ البلاغه خطبه ۲۴



دسو س تقرير

# كأئنات كامحافظ

بسم الله الرحمن الرحيم قال الله العظيم في كتابه وَلَا يَحُوُدُهُ حِفْظُهُمًا ، وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ (8)

كائنات كى حفاظت

نقائص سے مبر کی ذات

پس قبل اس کے کہ لوگوں کے اذہان میں بی تصوراً ئے اوررسول اکرمؓ سے اس قشم کا کوئی سوال کریں اور جواب کی درخواست کریں۔اللہ تعالیٰ نے''لا تاخذہ سنتہ ولانوم' کے جملے سے ان سوالوں کا راستہ بند کر دیا قطعی جواب پیش کر دیا اور فرمایا کہ اوگھ اور نیند اس ذات قدسی پرغلبہ حاصل نہیں کرسکتیں'' فی الواقع اللہ تعالیٰ اس جملے کے ذریعے سے بتانا چاہتا ہے کہ خالق کی زندگی کو طوق کی زندگی پر

🗓 سورهٔ بقره آیت ۲۵۵

المحري المري: آساني پيام توحيد من المحرج المحري الله المحرج الم

قیاس نہیں کرنا چاہیے۔ نیند۔ اونگھا در ایسی چیزی شخلوق کی زندگی کے عوارض سے منزہ ادر مبرل ی ذات ہے۔ یہ جملہ دولا یودہ حفظہما''جواب ہماری بحث کا مورد ہے، یہ بھی'' تاخذہ سنتہ والانوم'' کی مثل ہے۔ کیونکہ کر تی کا تیسرا معنی یہ تھا:۔ المبر اد بال کر سی ہیں بنا الملک والسلطان والق کر قافیہ کون معنا کا احاطہ قدار تھ بالسموات والارض و مافیہا، پاک جانے دالی تما م اشیاء کو حاوی ہے۔ پاک جانے دالی تما م اشیاء کو حاوی ہے۔ پاک جانے دالی تما م اشیاء کو حاوی ہے۔ پاک ہو جہ نہیں ہیں نہ گر مدید مائے میں جالم کا نکات پر حاصل قدرت و سلطنت الہی کوا پنی قدرت و سلطنت پر قیاس کرنے

لگیں جوانہیں اپنے گھر ۔ زندگی اورا موال دغیرہ پر حال ہے۔ اورر سول اکرمؓ سے یہ لگنے لگیں ۔ ہم تو محنت اور کوشش کرتے کرتے تھک جاتے ہیں اور اس سے ہماری حاکمیت کی قدرت کمزور پڑ جاتی ہے۔ کیا خالق کا ئنات بھی اس جہان کی حفاظت کے کام اور اس میں اپن قدرت کے استعال کرنے سے تھک جاتا ہے یانہیں؟

تفكن كاعارضه

قبل اس کے کہ پیغیر اکرم کی بارگاہ میں ایسا سوال پیش کیا جائے، اللہ تعالیٰ نے ''ولا یود کا حفظ بھما'' کے جملے سے اس سوال کا جواب دے دیا اور صراحت کر دی کہ پر ور دگار عالم اس جہان کی حفاظت کرنے سے بھی نہیں تھکتا۔ در حقیقت اللہ تعالیٰ نے اس سوال کا جواب دے دیا اور صراحت کر دی کہ پر ور دگار عالم اس جہان کی حفاظت کرنے سے بھی نہیں تھکتا۔ در حقیقت اللہ تعالیٰ اس جملے کے ذریعے بیدواضح فرمانا چاہتا ہے کہ لوگوں کو خالق کی لامحد ود قدرت کا قیاس لامحد ود قدرت کا قیاس کی تعالیٰ رمان چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کو اپنی طرح سیجھنے کمیں۔ کیونکہ تھکا وٹ ۔ کمز وری وغیرہ ما دی قوت کے عوارض ہیں، جبکہ خداوند تعالیٰ تما مادی نقائص سے منزہ و مبرئی ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً

قوائے جسمانی کی محدودیت

علمی مسائل میں سے ایک مسئلہ جو کے فلاسفہ کے ہاں مورد قبول تھا اور دور حاضر کے محققین بھی اس کو تسلیم کرتے ہیں۔ وہ سہ ہے کہ تمام مادی طاقتیں اور مادے سے نگلنے والی تمام تو انا ئیاں محدود ہیں اورا یک معین مقدار رکھتی ہیں۔ کوئی مادی وجو دجس قدر بھی قو ی وطاقت در کیوں نہ ہو، سہر حال غیر محدود تا شیر کا ما لکنہیں ہو سکتا ( بالآخراس کی ایک حدضر ور ہوتی ہے ) بوعلی سینا کہتے ہیں۔

🗓 سورهٔ شوریٰ آیت ۱۱

التحقيق المري: آساني بيام توحيد محقق المحقق المحق

علمد انه لا یجوز ان یکون جسمد **ذوقو** قاغیر متناهیة یحرك جسها غیر ک<sup>ات</sup> ناممکن به که کوئی جسم لامحدوداور غیر متنابی قوت اور توانائی کاما لك مواور کسی دوسر بے وجد کولا محدود حد تک تحریک دیتار ہے۔ حکیم سبز واری کہتے ہیں:

## مادى موجودات كى توانائى

ایک لیٹر پٹرول ایک معین مقدار ہےتو اس سے پیدا ہونے والی قوت بھی معین ہے۔لیکن اگر کسی تیل کے علاقے میں زیر زمین پائی جانے والی گیس کی مقدار دقیق طور پر معلوم نہیں ہوتی تو اس ذخیر ے سے حاصل کی جا سکنے والی تو انائی کا بھی صحیح اور یقینی اندازہ نہیں لگایا جا سکتا۔لیکن یہ سلم بات ہے کہ کر ہُ زمین اور اس کا وہ قطعہ بھی محدود ہے جہاں یہ گیس پائی گئی ہے۔لہٰذاوہاں پائی جانے والی گیس کی مقدار بھی حتماً محدود ہے اور ایک دن ختم ہوجائے گی۔ پس اس سے جوقوت حاصل ہو گی اسے بھی محدود تر ج وہ بھی ایک دن ضر ورختم ہوجائے گی۔

# خورشير کی قوت

کرۂ خور شید کروز وں سال سے لگا تارجوش کھارہا ہے اورا پنی عظیم قوت کو اس فضائے بے کراں میں تقشیم کررہا ہے۔ اس نا قابل تصورتوا نائی میں سے ایک معمولی سی مقدر کرہ زمین کے نصیب میں بھی آجاتی ہے۔ اس ناچیز مقدار کا نتیجہ ہے کہ زمین میں پائی جانے والی اشیاءا پنی زندگی باقی رکھ اورا پناسفر جاری رکھر ہتی ہے۔

اشارات بوعلی سیناءنمط ۲
۱۳۶ شرح منظومہ سبز واری ص ۱۳۶

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد

اگرسورج کی قوت کا مقائسہ کیا جائے توبیا یک ایسے جرم کی قوت کے مساوی ہے جو ۲ / ۲۰ ملین ٹن فی سینڈ کی مقدار رکھتا ہو۔ جبکہ پورے ملک فرانس میں سال بھر میں جس قدر بجلی خرچ ہوتی ہے، وہ آ دھے کیلوگرا م جرم کی توانائی کے مساوی ہے۔ اس لحاظ س اگر پورا کر ہُ زمین فرانس کے معیار کے برابر بجلی خرچ کر بے تو اسے کر ہُ آ فتاب سے فقط دوسکینڈ کے برابر قوت حاصل کر لینا کا فی ہو جائے گا۔ جبکہ آ فتاب سے کر ہُ زمین تک پہنچ جانے واقی قوت اس سے خارج ہوتی والی قوت کا انتہائی معمولی حصہ ہے (جوا یک ارب حصوں میں سے ایک آ دھے جسے سیجھی کمتر ہے )۔ یا در ہنا چاہئے کہ اس نظام شمس کے دیگر سیارے اور چاند۔ سورج سے نظی ہوئی قوت میں سے ایک بٹر پانچ ہزارواں حصہ حاصل کرتے ہیں۔ بقیہ ساری قوت فضا میں بیچیل جاتی ہے۔ اور ہم تو فقط اس سخاوت ک قصیرہ خوانی ہی کر سکتے ہیں۔ آ

انسان اورآ فتأب

بدآ فتاب ہمیشہ سے اپنی درخشندگی اور روشنی کے فروغ کی وجہ سے انسان کے تمام طبقات کی توجہ کا مرکز بنار ہا ہے اور وہ اس بارے میں غلط صحیح ہو قسم کی باتیں کرتے رہے ہیں بعض لوگ علمی نظریئے کے عنوان سے اس کے بارے میں باطل نظریات پیش کرتے ، بعض اسے قابل عبادت قرار دیتے اور اس کی پوجا کرتے رہتے ہیں۔

گزشتہ دوصد یوں میں علم وصنعت کی ترقی ہوئی اور کا ئنات کی شاخت میں بڑی بڑی کا میا بیاں حاصل ہو سی ۔ اب بہت سے مجہول حقائق معلوم ہو گئے تو ان میں آفتاب کی وسعت ادر اس کے دزن کا انداز ہ بھی لگالیا گیا۔ اس سے انہوں نے اس کی تقریبی عمر کا انداز ہ لگایا تو معلوم ہوا کہ بیکر ہ خور شیداز لی ادر ابدی نہیں ہے۔ بلکہ بیکر ات سادی میں سے ایک ہے جو ایک دن وجود میں آیا ادر ایک دن ختم بھی ہوجائے گا۔ اس کے علاوہ اس سے بڑے بڑے اور اس سے زیادہ روشن کی سورج بھی اس کا نتات کی فضاؤں میں موجود ہیں۔

سائنس دانوں کی نظریں بعض مطالب زیادہ قابل توجداور قابل تحقیق قرار پائے اوروہ یہ جانے کی کوشش کرنے لگے کہ یہ عظیم اور حیرت انگیز توانائی کیونکر پیدا ہور بی ہے؟ اس خیرہ کر دینے والے نور کا اصلی منبع کہاں ہے؟ اس توانائی کے ذخیر ے کتنی مدت تک اپنی موجودہ کیفیت کے مطابق چل سکتے ہیں؟ اور علمی طور پر اس کر ہُ آ فتاب کے متعلق کن تغیرات کی پیش بینی کی جاسکتی ہے؟ سورج کی قوت کے مرکز کی سرچشمے کی شاخت کے بارے میں ان سائنس دانوں نے تحقیق وجنجو کی توانہ ہوں نے اس بارے میں مختلف نظریات پیش کیے۔ ہم ان میں سے چندا کی کا تذکرہ کئے دیتے ہیں۔ ان میں سے پچھ نظریات کوتو اکثر دانش مدان نے قبول بھی کر لیا تھا، لیکن وقت گر رنے اور مزیڈ تحقیق ہونے کے باعث یہ سب نظریات مستر دکر دیئے گئے۔

🗉 چەمىدانم؟زندگى دمرگ ستارگان ص 🗛 \_ ۷

ايت الكرى: آسانى پيام توحيد المح المح المح المح المح المح المح

**ار کیمیاوی قوت:** سب سے پہلانظریہ بیسا منے آیا کہ ہم یہ دیکھیں ، کیا ستاروں کی قوت جلنے کا نتیجہ یا کیمیاوی **فع**ل وانفعال کا اثر تونہیں؟ ۱۸۵۴ء میں لارڈ کلوین نے اس موضوع کومور دختیق قرار دیا تھا، وہ کہتا ہے کہ کوئی کیمیاوی **فع**ل وانفعال کبھی بھی اس قدر قوت پیدا کرنے کا موجب نہیں بن سکتا کہ دہ آفاب کے درجہ حرارت کواس مقدار پر ہزار ہاسال تک برقرارر کھ سکے۔

۲\_ساوی پتھروں کا گرنا:

مستر دنظريات

بعض ماہرین نے بیدخیال کیا آفتاب کی سطح پر آسانی پتھروں کے گرنے سے اس قدر قوت پیدا ہو کتی ہے۔ ممکن ہے سی پتھر بہت زیادہ سرعت ۔ مثلاً ۱۰۰ کیلومیٹر تک کی سرعت پیدا کر لیتے ہوں۔ پر اس سے جوقوت پیدا ہوتی ہے وہ ایک کیمیاوی سوخنگی سے پیدا ہونے والی قوت سے ہزار گناہ ہو سکتی ہے، کیکن متعدد دلائل کے ساتھ مفروضہ بھی مستر دکردیا گیا۔

## سا\_ترائم يعنى تدبه ته بونا:

آ فتاب کے متعلق بینظریہ ۱۸۵۴ء میں ہلموٹس کے ذریعہ سامنے آیا اور بہت سے سائنس دانوں، بالخصوص کلوین نے اسے قبول بھی کرلیا۔لطف کی بات یہ ہے کہ کافی عرصہ تک بین خیال کیا جا تارہا کہ بیاس مسلے کاقطعی جواب ہے اورلوگ یقین کرتے رہے کہ ہم نے ستاروں کی زندگی سے مسلے کو دریافت کرلیا ہے۔

یہ مفروضہ کچھ یوں کہ کشش رکھنے والی توانائی حرارتی قوت کی شکل میں تبدیل ہے، پس آ فتاب اپنے مرکز کی اس جاذبہ توانائی ( کشش والی توانائی ) کی تاثیر میں آ کرمتراکم ہوتار ہتا ہے یعنی نہ بہ نہ ہوتار ہتا ہے۔اس داخلی کشش کے نتیجہ میں اجسام کے ایک دوسرے پر نہ بہ نہ ہونے کی وجہ سے حرارت پیدا ہوتی ہےاور بیتر اکم اجرام حرارت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔

اس استدلال کے ساتھ گزشتہ چند سالوں میں بید دعویٰ بھی کیا جانے لگاتھا کہ ہم پیش گوئی کر سکتے ہیں کہ اگرقوت کا ایک اور منبع اس آ فتاب میں تداخل نہ کرتے ہیے بہت کم مدت میں سر دہوجائے گا اورز مین پر بشریت کی موت آ جائے گی۔ وہ اس نظر پے کو حتی سبجھنے لگے تھے کہ بید آ فتاب بالاً خرجامد ہوجائے گا اور اپنی اس درخشندگی سے دست بر دار ہوجائے گا۔لیکن ان کا بینظر بی بھی متعدد جہات سے مستر دکیا جاچکا ہے۔

روسل کہتا ہے: فقط اجرام کا تراکم یعنی تہہ بہترہ ہونا ہی ان ستاروں میں قوت کامنیع نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ اس صورت میں ان

ستاروں کی طرح ایک طویل مدت سے نورافشانی کررہا ہے۔ چنانچہ کہا گیا کہ میں استرا کم کے مفروضے سے چثم پوشی کرلینا چا ہیے۔ <sup>[1]</sup> فزیالو جی کی نزقی

مادی ترقی، ایٹم کی دریافت اورایٹی توانائی سے آگا ہی نے سائنس دانوں کے افکار میں ایک عظیم تبدیلی اورشکست وریخت پیدا کر دی اور انہوں نے آفتاب اور دیگر ستاروں کی قوت کے بارے میں ایک جدید نظریئے کی بنیا درکھی ہے یعلم فلکیات اور طبیعات کے ماہرین نے باہمی تعاون سے متعدد تجربات کئے۔تا کہ بی معلوم کرسکیں کہ کیا گزشتہ نظریئے کے برخلاف انہوں نے آفتاب اور دیگر ستاروں کی قوت کاضح منبع دریافت کرلیا ہے یانہیں؟

بالآخرانہوں نے ایٹی توانائی کا نظریہ پیش کیا ہے، اگر چہ ماہرین کی اس گفتگو کے بین السطور سے سیسجھ میں آتا ہے کہ ابھی تک اس نظریۓ میں بھی کٹی ایک مبہم نکات موجود ہیں لیکن وہ عقیدہ رکھے ہوئے ہیں کہ اس نظریۓ کی علمی حیثیت گزشتہ نظریات کی بہ نسبت زیادہ ہے اووافعیت وحقیقت کے زیادہ قریب ہے۔

ایٹمی**قوت** 

آ فتاب اور ستاروں کی عظیم قوت کے فضا میں تقسیم ہونے کے بارے میں جتنے قدیم مفروضے قائم کئے گئے تھے، وہ سب ناکانی ہیں۔ جدید طبیعات اس نظریئے کی تقویت کرتی ہے کہ ایٹر فعل وانفعال ( توڑ پھوڑ) جو ان ستاروں کے اندر وقوع پذیر ہوتی ہے، وہ کا اس عظیم قوت کا اصلی منبع ہے۔ لیکن کیا اس نظریئے کا حقیقت کے مطابق ہونا ثابت کیا جا سکتا ہے؟ کیابار یک بینی کے ساتھ یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ وہ کس قسم کا فعل اوانفعال اورکیسی شکست ور پخت ہے جو ستاروں میں شعاعوں کے ذریعے پھیلنے والی اس قوت کو وجود میں لائی ہے؟ ہاں ان ستاروں میں سے بعض اہم ستاروں کے معانی توقطی جوادب دیا جا سکتا ہے، لیکن بعض حالات کے بارے میں اب شک کی گنجائش موجود ہے۔ <sup>[3]</sup>

خور شید کی روشنی ہائیڈروجن کے جلنے اور ہیلوم میں تبدیل ہونے کی وجہ سے وجود میں آتی ہے اور خور شید سے ساطع ہونے والی مجموعی روشنی کے پیدا ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہیمل بڑے وسیع پیانے پر انجام پائے ۔ حقیقت میں ضرورت ہیہ ہے کہ ہر سینڈ میں ۲۳۰ ملین ٹن ہائیڈروجن ۲۵ کا ملین ہیلوم میں تبدیل ہو اور اس سے باقی ماندہ ۲۰۰ / ۲۰ ملین ٹن ہائیڈروجن نورانی قوت کی صورت میں بدل کر ضائع ہوجائے۔ پھر اس کا معمولی حصہ زمین پر پنچے کہ جس سے زمین روشن بھی ہواور وہ روئے زمین پر موجود زندہ

> □ چەمىدانم؟زندگى دمرگ ستارگان <sup>ص</sup>۲۷۷ <sup>™</sup> چەمىدانم؟زندگى دمرگ ستارگان <sup>ص</sup>۸۲

اشاء کی زندگی کاضامن بھی بنے۔ 🔟

ہائیڈرو<sup>ج</sup>ن کی تبدیلی

خور شیر میں ہونے والے مسلسل اس فعل وانفعال کا خالص نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس کے حلقے میں بتدریج وارد ہونے والے چار پروٹون سے ہلیوم کا ذرہ حاصل ہوتا رہے۔ بایں تر تیب بیرضا بطہ سامنے آئے گا کہ زنجیر کے حلقہ جات کے تسلسل کی طرح مسلسل ہائیڈر دجن ہیلوم میں تبدیل ہوتی رہتی ہے، وہ اس شد ید حرارت سے تبدیل ہوتی ہے جو کار بن اور نائٹر وجن کے درمیان میں ہونے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ <sup>[1]</sup>

ايٹمى سۈخنگى

اس بناء پراگر ہم قد یمی نظریات میں سے اس نظریے کو قبول کریں جس میں کہا گیا ہے کہ سورج کی قوت ایک قسم کے سوخنگی کے عمل سے وجود میں آتی ہے تو وہ ایٹمی سوخنگی کا ایک عمل قرار پائے گا جس میں ہائیڈر جن ایند ھن ہے اور اس کی خاکستر ہلیوم ہے۔ سورج میں ہائیڈروجن اور ہیلوم ایک دوسر ے سے کمل طور پر مخلوط نہیں ہیں ، بلکہ ہلیوم سورج کے مرکز ی ذرات میں موجود ہے۔ یہ جلنے کاعمل اس مرکز ی ذربے کی سطح پر انجام پا تا ہے اور سورج کی دائم نور افشانی کے سب وہ ہیلوم والا مرکزہ سنگین تر ہوتا رہتا ہے۔

ہائیڈروجن کی جتی زیادہ مقدار ہلیوم میں تبدیل ہوتی جائے گی ،سورج کا مرکز کی حصہ اس قدرزیادہ تاریک ہوتا جائے گا۔ اس کے نتیج میں مرکز کی حصے میں زیادہ سے زیادہ قوت جنع ہوجائے گی۔اس کے مطابق (جارج کا موف) نے حساب لگا یااور وہ اس نتیج پر پہنچا ہے کہ وقت گز رنے کے ساتھ ساتھ سورج کی شعاع پاشی میں اضافہ ہوتا جائے گا۔ جب خور شید میں پائی جانے وال ہائیڈر وجن کی مقدار ختم ہونے کے قریب پہنچے گی تو شعاع پاشی کی قوت میں سوگنا اضافہ ہو چا ہوگا۔

آخرى انقباض

جب سورج کی ایٹمی توانائی کے سارے منابع خرچ ہوجائیں گے تو فلک کا بیتا بندہ ستارہ بالآخر سکڑ جائے گا اس عمل انقباض

سیری در جهان دانش ص ۲
 سیری در جهان دانش ص ۲
 سیرائش د مرگ خور شیر ص ۸
 چه میدانم ؟ زندگی د مرگ ستارگان ص ۹۵
 سیر در جهان دانش ص ۲۹
 سیر د مرگ خور شید ۱۳۱ - ۲۰ ۲۵

الله المرتبي المرتبي: أسماني بيام توحيد المحفظ المحف

سے جو تقلی قوت پیدا ہوگی وہ اسے بہت کمبی مدت تک گرم اور درخشاں رکھے گی کمیکن رفتہ رفتہ سکرنے کا میڈمل بالآخر اختیام پاجائے گا۔ اس وقت سورج کی شعاع پالیسی کاعمل بھی مدہم ہونے لگے گا اور پھرا یک کمبی مدت گز رنے کے بعد میہ سورج مادے کے ایک بےجان کملڑ بے کی طرح ہوکر رہ جاگے گا۔ <sup>[1]</sup>

نتیجہ بیہ ہوا کہ سورج کے اس عظیم جرم نے اگر چہ بڑے لمبے عرصے سے مسلسل اور دائمی طور پر بہت زیادہ قوت تقسیم کی ہے اور آئندہ بھی طولانی عرصے تک تقسم کرتا رہے گا۔ گھر چونکہ سورج ایک مادی وجود ہے، اس لئے غیر متنا ہی توانائی پیدانہیں کر سکتا، بلکہ اس کی بھی ایک حد ہے۔ پس اس کی ایک مثال بھی ایک لیٹر پٹر ول یا کسی تیل کے علاقے میں پائی جانے والی گیس کی طرح ہے کہ جن میں سے ہرایک نسبت کے مطابق ایک محد وداور معین توانائی پیدا کرتا ہے۔

انسانی وجود میں پائی جانے والی محنت وکوشش کی توانائی بھی مادے سے قائم ہے، چونکہ مادہ محدود ہے اس لئے اس میں پوشیدہ توانائی بھی لاز ماً محدود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کچھد برمحنت وکوشش کرنے کے بعدانسان کی توانائی کمز در پڑنے لگتی ہے اوراس کے بدن میں تھکاوٹ اور ختگی کے آثار نمایاں ہونے لگتے ہیں۔لہذا انسان کے لئے ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ غذا کھائے اور استراحت کرے تا کہ اپنی قوت کی تجدید کرے اور دوبارہ کام،کاج اور محنت کے قابل ہو سکے۔

كام سے تھكاوٹ

لاگرانج کہتا ہے: ایک تندرست اور عادی فرد کا تھاوٹ دراصل زیادہ کاام کرنے کی وجہ کام کرنے والی طاقت کے کم ہونے کا نام ہے کہ جس کے ساتھ ایک ناراحتی کا احساس بھی ہوتا ہے۔ <sup>ت</sup>ا

محنت کے نتیج میں ہمارے بدن میں ایک صحیح تھکاوٹ پیدا ہوتی ہے جوعموماً ایک نشاط آور نینداور استراحت کے ساتھ دور ہوجاتی ہے۔اگر ہماری محنت ہماری توانائی سے تحاوز کر جائے ، بالخصوص جب کہ ہم ایسا کا م کرنے لگیں جس کی ہمیں عادت نہیں ہے تو یہ ہمیں بیمار کر دیتی ہے۔ پھر بلا فاصلہ یا چند گھنٹے یا چندروز بعد ہمیں بخار کمزوری۔کوفت اور طرح کی تکلیفیں ہوجاتی ہے۔ تیز دوڑنے سے حیوان کا مرجانا۔فوری طور پریا کچھ دیر بعد بے انتہا تھکاوٹ ہوئی کہ جواس کے لئے بیاری کی شکل اختبار کر گئ

ذات اقدس الہی مادہ و مادیات سے منزہ ہے، اس لئے وہ مادی نقائص اور جسمانی عوارض سے بھی مبر کی ہے۔ اس کی قدرت اس کی عین ذات ہے اور اس کی ذات عین قدرت ہے۔ کمز ور یسستی ،فرسودگی ،خشگی ،تھکاوٹ وغیرہ سب مادی موجودات کے عوارض ہیں، اس لئے ان کے اس ذات کبریا کے حریم قدس اور اس دائمی وابدی قدرت کے احاطہ میں داخل ہونے کی کوئی گنجائش

> <sup>[[]</sup> پیدائش ومرگ خورشیدا ۱۳ ـ ۲۷ کا <sup>[[]</sup> چه میدانم؟ چگونه برختگی غلبه کنیم ص ۱۲ ـ ۵ <sup>[[]</sup> چه میدانم؟ چگونه برختگی غلبه کنیم ص ۱۲ ـ ۵

المحتى في آيت الكرى: آساني پيام توحيد المحتى ال

نہیں ہے۔

قل على عليه السلام: لا يتغير بحال ولا يتبدل فى الاحوال ولا تبليه الليانى والا يام ولا يغيرة الضياء والظلام ولا يوصف بشيئى من الجزاء ولا بالجوارح ولاعضاء ولا بعرض من الاعراض<sup>[1]</sup> اما ملى عليه السلام نے فرمايا: خداوند تعالى سى حالت سے متغير نبيس ہوتا اور نہ حالات کے بدلنے سے اس ميں تبديلى آتى ہے۔ شب وروز كا گزرنا اسے پر انا اور بوسيدہ نبيس بنا سكتا اور روشن و تاريكى اس كى ذات مقدس پركوئى اثر مرت نبيس كرتى۔ وہ ذات بارى تعالى اجزاء عضاء اور جوارح سے متعف نبيس ہوسكتى اور ان کے عوارض (مثلاً منيذ سے كمزورى۔ تحكاوٹ) وغيرہ اسے لاحق نبيس ہو سكتے ۔

تهكاوث اور دردكااحساس

زیادہ کام کرنے سے تھکاوٹ کا احساس اور کسی عضو کی بیاری کے وقت درد کا احساس مید دنوں ایسی مفید اور سود مند حالتیں ہیں جو اللہ تعالیٰ نے اپنے حکیمانہ فیصلے کے تحت انسان کے وجود میں پیدا فرمائی ہیں، دونوں حالتیں خطرے کی گھنٹی کی طرح ہیں کہ جو بر موقع آواز دینے لگے اور آ دمی کورا ستے میں پیش آنے والے خطرات سے آگاہ کردے۔

جس کا معدہ ناقص ہوجائے یا گلاخراب ہوجائے۔ یا کوئی دانت خراب ہوجائے تو فقط درد کا احساس ہی داحدراستہ ہے جس سے دہ اپنی اس بیاری کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے۔اور خطر ے کے دجود سے آگاہ ہوجا تا ہے۔ درد کا بیا حساس بیار کے لئے اعلان کرتا ہے کہ تیرا مزاج راہ صحت سے منحرف ہو چکا ہے، لہذا فوراً کسی طبیب کی طرف جا کراور اس بیاری کو بڑھنے سے روک دے، نہیں تو تمہاری زندگی اور سلامتی خطرے میں ہے۔

جو شخص زیادہ محنت کرنے سے تھلنے لگتا ہے اور اس میں تھکا وٹ کا احساس پیدا ہوتا ہے تو درحقیقت بیدا حساس اسے آگاہ کررہا ہوتا ہے کہ تمہارے وجود کی تو انائی کم ہو چکی ہے اور تمہاری قدرت وطاقت کمز وری ونا تو انی کا شکار ہور ہی ہے۔لہذا اپن صحت وزندگی کی حفاظت کے لئے اب کا م سے دست بردار ہوجاؤ، کچھ دیر لیٹ کر آ رام کرداورا پنے آپ کوخطرات سے بچاؤ جو ا س میں ممکن ہیں۔

## قابل تلافى فرسودكى

خشگی اورتھکن ایک طبعی عمل ہے اور بیہ ہر زندہ مادے کی خاصیت ہے۔ وہ تمام مشینیں اور چیزیں جو بے جان مادے

🗓 نېچالېلاغەخطىبە ۲۲۸

المحيج المحري: آساني پيام توحيد المحيج الم

سے بنائی جاتی ہیں، وہ بھی رفتہ رفتو فرسودگی ۔ بوسیدگی اور نا قابل مرمت نقائص کی طرف سفر کرتی ہیں ۔ جب کہ زندہ ماد ے میں پیش آنے والی بوسیدگی معمولاً عارضی ہوتی ہے، خود بخو ددرست ہوتی رہتی ہے اور بدن خوداس کی تلافی کر لیتا ہے۔ اگر چہ پیجھی ایک واضح فرق ہے، لیکن صرف یہی فرق ہی ان دونوں کو باہم جدانہیں کرتا ۔ بلکہ جوں ہی تھکا وٹ عادی مراحل سے گز رجاتی ہے۔ اور پیاری کی شکل اختیار کر لیتی ہے تو وہاں یہ خطرہ پیدا ہوجا تا ہے کہ پھر سے پلٹ آنے والے ملی نقائص پیدا ہوجا عیں اور تھکا وٹ کے ساتھ مل کر ایک دائمی بیاری کی صورت اختیار کر لیں ۔ ایسے وارض کے بارے میں امکان ہوتا ہے کہ دوہ ہڈ یوں کی شکل و دیں یا گونا گوں دیگر نقصانات کا موجب بن جا عیں ۔ مثلاً ایک خصوصی کمز ور کی جو بہت مدت تک زیادہ دور کی آواز سننے سے کان کے اندرونی حصے میں پیدا ہوجاتی ہے۔ آت

حديي المحد المحاوط

یہ عادی تفکاوٹ کا حساس <sup>ہم</sup>یں آگاہ کرتا ہے اور اس مرحلے تک پینچنے سے باز رکھتا ہے ، ہاں حد سے زیادہ تفکاوٹ ، ی فقط ابتدائی خطر بے کی علامت نہیں ہوتی ، بلکہ اگر ہر روزعمداً یا سہواً اپنی طافقت کی حدود سے تجاوز کرنے لگیں گے تو پھر ہماری تفکاوٹ خود بخو دایک اور شکل اختیار کرلیتی ہے کہ جس کواب در ماندگی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ ایدا یہ حالت ہوتی ہے جو نامحسوس انداز سے تدریجی طور پر ہمارے تمام بدن کی کارگز اریوں اور ہماری سوچ کو بھی اختلال میں میتلا کرنے لگتی ہے۔ <sup>ت</sup>لا

طبيعي تفكاوك

پس مان لینا چاہئے کہ تھکاوٹ بدن کے فعال رہنے کے لئے ایک شرط ہے۔ یہ تصور غلط ہے کہ ہم اپنے آپ کو تھکاوٹ سے نجات دے سکتے ، ہاں بیہ بات مکمل طور پر منطق ہے کہ ہم خود کو کم سے کم تھکن کا شکار ہونے دیں یا تھکاوٹ کے نقصان کو کم کریں۔ تھک جانا تو ایک طبیعی امر ہے اور یہی تھکاوٹ ہمیں بیارتھی کردیتی ہے ، لیکن بیالی بیاری ہے جو استراحت کرنے کے ساتھ ختم ہو جاتی ہے۔ اگر تھکن کی یہی حالت حد سے تجاوز کرجائے تو پھر بدترین جسمانی بذطمی کا موجب بن سکتی ہے اور موت تک تھی پہنچادیتی ہے۔ سے بیات ہر شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ عضلات سے بہت زیادہ کام لینا اور بدن سے کام لینے میں زیادہ روک کرنا تھکاوٹ ک موجب بتا ہے۔ لیکن متوجہ رہنا چاہئیے کہ تھکاوٹ فتط اس سے لاحق نہیں ہوتی بلکہ د ماغی کا م میں زیادہ اور کر کرنا تھکاوٹ کا

> <sup>[1]</sup> چەمىدانم؟ چگونە برخىتگى غلىبەكىم سسا <sup>11]</sup> چەمىدانم؟ چگونە برخىتگى غلىبەكىيم ص۵-۹ <sup>م</sup> <sup>11]</sup> چەمىدانم؟ چگونە برخىتگى غلىبەكىيم ص۵-۹ <sup>م</sup>

التي الكري: أساني بيام توحيد التي المحيد التي المحيد المح

د ماغ اورعصاب کی تھکن عضلات داعضاء پرجھی اثر انداز ہوتی ہے۔ادرا*س طرح ع*ضلات کی تھکاوٹ اعصاب کومتا ٹر کرتی ہے۔ **د مارغ ک**ی **اخترکا و**ط

تھکاوٹ وخشگی کا بیموضوع ایک مدت تک بدنی تربیت کے مباحث میں با قاعدہ ایک باب کی حیثیت سے شامل رہا ہے۔ چنانچ قبل ازیں اس امر میں زیادہ تر عصلات کے کام پر تو جہ دیجاتی تھی، کیونکہ یہی بنیا دی عامل کی حیثیت رکھتا ہے۔ نیز انسان کے طبیعت کے ساتھ مقابلہ میں یہی بہتر انداز سے قابل شناخت تھ ہر تا ہے۔لیکن رفتہ رفتہ ترقی ہوئی دیگر عضلاتی عوامل کے ساتھ نفسیات کے عامل کو بھی مورد تو جہ قرار دے گیا، کیونکہ تھکاوٹ کے زیر اثر بدن کے اعمال وافعال پر دماغ اور نفس کی طرف سے بھی اثر مرتب ہوتا ہے۔

اعصاب كي مصروفيات

ہم سب کو معلوم ہے کہ عصبی انعکاس کے حکم یاد ماغ کے ارادی عمل کے بغیر عضلات میں کوئی کھچاؤ پیدانہیں ہوتا بنابرین اعصابی خشگی ہمارے عضلات کی تھکاوٹ پر بہت بڑاانژ مرتب کرتی ہے اور اسی طرح بالعکس انژ بھی ہے۔ پس آج کل تنہا بدنی کا م کو تھکاوٹ کا موجب نہیں سمجھا جاتا، کیونکہ فکری فعالیت میں اضافہ ہوجانے سے اعصاب پر تھکاوٹ طاری ہوجاتی ہے، جبکہ بدن نے کوئی کارگز اری نہیں کی ہوتی ۔ پیتھکن بھی دوسری تھکاوٹ کی مثل طاقت فرسا ہوتی ہے، بی حالت عام طور پر طلبہ میں سالا نہ احتمانات کے زمانے میں یا داخلے کے امتحانات کے اوقات میں دیکھی جاتی ہے۔ بیدہ نہی تھکاوٹ تما ماعصابی مصروفیات کے کا موں میں نظر آتی ہے، مثلاً احساس مسئولیت، روحانی صد مات، زیادہ فورونوض کے کام۔

بعض ایسے دقیق اور باریک کام ہوتے ہیں جوزیا دہ عضلاتی محنہ نہیں چاہتے لیکن ایک خصوصی ہم آ ہنگی اور ظرافت کے طلبگارہوتے ہیں، کہ جن سےاضطراب، دلی پریشانی،اور بالآخر تھکاوٹ اور ختگی پیدا ہوجاتی ہے۔<sup>[1]</sup>

عضلاتی تھکاوٹ کااثر فقط متعلقہ عصوتک ہی محدود نہیں رہتا بلکہ بدن کے دیگر حصول پر بھی تھکن کے آثار مرتب کرتا ہے، اس کاایک نمونہ اسید لا کیتک ہے۔ پس اس لحاظ سے ایک رہر یلا اثر پورے بدن میں سرایت کرجاتا ہے اور دہ عضلات بھی جو اس کا م میں شریک نہیں ہوتے ، ان پر اور دیگر اعصابی حصے پر بھی اس کے آثار مرتب ہوجاتے ہیں۔ اس تھکاوٹ کے دور کرنے کے لئے اتنا ہی کافی ہوتا ہے کہ اس عضو میں سے نظے ہوئے زائد مواد اور بدن پر موجو دزائد کو دھود یا جائے اور دہ خصل سے ہوئے دمی سانس، پسینہ زہر یلے مواد سے ہم ہوتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ ان کے بدن سے ایک ناپند یدہ بوآ نے لگتی ہے۔ <sup>ع</sup>ل

تجامیدانم؟ چگونه برختگی غلبه کنیم ۲-۲۱
 چمیدانم؟ چگونه برختگی غلبه کنیم ۲-۲۱
 چمیدانم؟ چگونه برختگی غلبه کنیم ۲-۲۱

ایت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی ایت الکری: آسانی پیام توحید کی کی کی ایک کی کی

**نوافل میں میانہ روی** اولیاءکرام وائمہ ہدیٰ علیہم السلام نوافل اور مستحب عبادات کوخصوصی اہمیت دیتے تصاورا پنے پیرد کاروں کوان کی انجام دہی کی تا کید کیا کرتے تھے لیکن ان کے باوجود متعد دروایات میں ریجھی سمجھایا کہ لوگوں کونوافل کی ادائیگی میں میانہ روی اور اعتدال کی راہ اپنانا چا ہۓ اور ان عبادات کوتھکا وٹ اور بے دلی کا موجب بنا کراپنے او پر بوجھ نہ بنانا چا ہے ۔

قال رسول الله (ص): ان لكل عبادة شرة ثمر تصير الى فترة فمن صارت شرة عبادته الى سنتى فقد اهتدى ومن خالف سنتى فقد ضل وكان علمه فى تباب اما انى اصلى و انامر و اصومر وا فطر واضحك وابكى فمن رغب عن منها جى و سنتى فليس منى <sup>[]]</sup>

رسول اكرم كى سنت

حضرت رسول اکرم نے فرمایا: لوگوں میں ہرعبادت کے لئے ایک نشاط اور شدیدرغبت کا مرحلہ ہوتا ہےتو ایک سستی اور تنگی کا مرحلہ بھی ہوتا ہے، جس نے عبادت کی طرف اپنے شدید میلات کو میر کی سنت کے مطابق کر لیا تو وہ ہدایت پا گیا اور جس نے میر کی سنت کی مخالفت کی وہ گمراہ ہو گیا اور اس کاعمل تباہی میں پڑ گیا۔ میں نماز بھی پڑ ھتا ہوں اور آ رام کی نیند بھی سوتا ہوں۔ ہنتا بھی ہوں اور روتا بھی ہوں، جو بھی میر کی روش سے اعراض کر بے گا اس کا مجھ سے کو کی تعلق نہ ہوگا۔

عن ابي عبد الله عليه السلام قال: لا تكر هوا الى انفسك العباد 83

امام جعفرصادق علیہالسلام نے فرمایا:اللد تعالیٰ کی عبادت کواپنے او پر یختی نہ بناؤ، یعنی تھکاوٹ اور عدم میلان کی حالت میں سے اپنے او پرمت مسلط کرو۔

عن ابى جعفر عليه السلام قال: رسول الله (ص) ان هذا الدين متين فاوغلوافيه برفق ولا تكرهوا عبادة الله الى عباد الله فتكونوا كالرا كب المنبت الذى لاسفر قطع ولاظهراً ابقى <sup>[2]</sup>

> □ الکافی ج۲ص۸۵\_۸۲ □ الکافی ج۲ص۸۵\_۸۹ □ بحارالانوارج۵۱ قسمت۲ص۲۷

ايت الكري: آساني بيام توحيد المحافي المح

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ایک حدیث نقل کرتے ہوئے فر مایا کہ آپ کا ارشاد ہے: اسلام ایک سہل اور مشقت سے خالی دین ہے، لہٰذا اس میں بڑی نرمی کے ساتھ قدم الٹھاؤ۔ بندگان خدا پر عبادت خدا کو سوار نہ کر داور ایسے سوار کی طرح نہ بن جا ؤجوا پنی سوار کی کوتھکا ماندہ کر دیتا ہے۔ اس کے منتیج میں نہ سفر طے ہوتا ہے اور نہ سوار کی صحیح سالم رہتی ہے۔

فی وصیة امیر المومنین علیه السلام للجسن (ع) عند وفاته: واقتصد یا بنی فی معیشتك واقتصد فی عبادتك و علیك فیها بالا مر الدائم الذی تطیقه <sup>[[]</sup>

امیرالمونین امام علی علیہ السلام نے اپنی وصیتوں میں امام حسن مجتبی علیہ السلام سے فرمایا: اے میرے بیٹے! اپنے امور زندگی میں میانہ روی اپنا واور اپنی عبادت میں بھی میانہ رور ہو۔افراط سے پر ہیز کر واور ایسی روش کا انتخاب کر وجوتم ہاری طاقت کے اندر ہوتا کہ اسے دائمی طور پر انجام دے سکو۔

### تكلف سي مبرى دين

آسان شريعت

مختصر بید کردین اسلام ایک مہل اور آسان دین ہے جو مشقت اور تکلف سے خالی ہے۔ اولیاء کرام جہاں لوگوں کودین نوافل اور متحبات کی انجام دہی کی وصیت اور تلقین میں فرماتے ہیں کہ تھکن اور بے رغبتی کی کیفیت میں انہیں اپنے او پر بو جھ نہ بناؤ۔ وہاں وہ اس بات پر بھی قطعاً راضی نہیں ہے کہ انسان زیادہ مال کمانے اور دولت اکٹھی کرنے کے لئے حد سے زیادہ محنت کرتا ہوا دکھائی دے اور حد سے زیادہ کام کر کے خود کو اس قدر خستہ اور فرسودہ کردے کہ اپنے جسم وجان کو خطر ناک عوارض اور نا قابل تلافی نقصانات کا نشانہ بنا لے۔

قالرسول الله (ص): اناوالا تقياء من امتى برآء من التكلف

حضرت رسول اکرمؓ نے فر مایا: میں اور میر کی امت کے متق لوگ نکلف سے بری ہیں یعنی ہم سب ایسے کا موں سے منز ہ اور مبرٰ ی ہیں جن میں تصنع ، ناراحتی ہواورانہیں بے د لی کے ساتھا پنے او پر بو جھ بچھ کر انجام دینا پڑے۔

#### تھکاوٹ سےمبر کی ذات

اس کے پیش نظر کہ تھکاوٹ اس زہر یلے مواد کا نام ہے جوعضلاتی یا د ماغی کام میں حد سے زیادہ مصروف رہنے سے پیدا ہو

<sup>™</sup>سفدیة البحارج۲<sup>۰۰</sup> قصد' ص۱۳<sup>۳</sup> <sup>™</sup> احیاءالعلوم کتابدوم ۲۰۰ المحتيج المحتي المري: آساني پيام توحيد المحتيج الحقيق المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج

جاتا ہے۔ بیامر فقط زندہ مادی موجودات کے عوارض میں سے ہے اور بید کیھتے ہوئے کہذات اقد س الہی مادہ اور مادی عوارض سے منز ہ مبر ای ہے۔ بینتیجہ بالکل آسانی سے برآ مد ہوجا تا ہے۔ کہ بنیا دی طور پر ذات باری تعالیٰ کے حریم مقد س میں تھکاوٹ اور مسومیت کا کوئی امکان نہیں ہے۔

ارادة البي

انسان کی جسم کوایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل کرنے کے لئے اپنی عضلاتی توانائی سے استفادہ کرتا ہے اور کسی علمی مطلب کو سمجھنے کے لئے اپنی دماغی طاقت کو کام لاتا ہے۔ان دونوں کا موں میں اگروہ حد سے زیادہ محنت کرتے تو تھک جاتا ہے۔لیکن جہاں تک خدادند قد دوس کی ذات کا تعلق ہے تو وہ کا ئنات کی خلقت اور اس جہان کے نظام کو چلانے کے تمام امور میں فقط ارادہ کرتا ہے اور اس کی مراد تحقق ہوجاتی ہے، لہٰذا پر وردگار عالم کے لئے صنلاتی یا دماغی فعالیت کے ثابت ہونے کا کوئی معنی ومفہوم ہیں ہے۔ ایک مراد تحقق ہوجاتی ہے، لہٰذا پر وردگار عالم کے لئے صنلاتی یا دماغی فعالیت کے ثابت ہونے کا کوئی معنی ومفہوم ہیں ہے۔۔

سوائے اس کے نہیں اس کا امریہ ہے کہ جب وہ کسی شکی کے بارے میں ارادہ کرے اور اسے کے تو جاتو وہ ہوجاتی ہے۔ ایک کیلومیٹر پیدل چلنے میں جس قدر طاقت خرچ ہوتی ہے وہ دس کیلومیٹر پیدل چلنے میں خرچ ہونے والی توانائی حتماً کم ہوتی ہے۔ اسی طرح ایک علمی مسئلے پرفکر کرنایا دس علمی مسائل میں فکر کرنا بھی با ہمی فرق رکھتا ہے، بہر حال عضلاتی عمل یا کم د ماغی عمل میں مقدار اور کیفیت کے لحاظ سے جس قدر فرق ہوتا ہے، اسی قدر طاقت کے مصرف میں فرق رکھتا ہے، بہر حال عضلاتی عمل یا کم د ماغی عمل میں ارادہ کرنے سے محلوق کو طلق کرتی ہے اور اپنی محلوق کے ظلم کے لئے اس کا ارادہ ہی کا فی ہوتا ہے، اس لئے وہ ایک انسان کو یا ایک ارب انسانوں کو خلق کرنا چاہے۔ اس کے لئے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

مَاخَلْقُكُمْ وَلَابَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَّاحِدَةٍ <sup>ِ T</sup>

تمام انسانوں کو پیدا کرنا اور اسی طرح تم سب کومحشور کرنا اللہ تعالیٰ کے لئے ایک انسان کوخلقت بخشہ کی طرح (بالکل سہل اور آسان) ہے۔

قال على عليه السلام: لمريئود مخلق ما ابتداء ولا تدبير ما ذرا ولا وقف به عجز عمال خلق<sup>®</sup> امام على عليه السلام نے فرمايا: اس جهان <sup>م</sup>سق كى ابتداء خلقت، اس كا ئنات كے نظام كاچلانا اور اس كا ادراہ تدبير كرنا اللہ

۲۵ سورهٔ لیس آیت ۸۲
۲۸ سورهٔ لقمان آیت ۲۸
۳ نیچ البلاغه خطبه ۲۴

ايت الكري: آساني بيام توحيد المحري المحري

تعالی کے لئے تھاوٹ کاموجب نہیں بنااور نہ ہی وہ اپن مخلوق سے عجز ونا توانی کا شکار ہوا ہے۔

### جملو کاباہمی ربط

ولا يئودة حفظهما: والے جملے كوگزشته جملوں سے اس طرح مربوط كيا جا سكتا ہے: آيت الكرى نے ابتداء ميں بيا علان كيا كہ قابل پر ستش معبود فقط وہ خداوند تعالى ہے جو «حى وقيو هر » ہے، تا كہ لوگ بيجان ليس كه اس ذات الى كے لئے مسلسل قيوميت ثابت ہے اور اس ميں كوئى تبديلي نبيس آتى ۔ پھر فر مايا «لا تأخذ نه سنته والا نو هر » اس پر ادقكھ يا نيند غالب نبيس آسكتى اور بتايا كه معبود واقعى ، تما م ارضى وسادى موجود ات كاما لك ہے «له ما فى السموات و ما فى الارض » اس ك بعد «يعلم مابين ايں يہ مو و ما خلفه هم » كے ذر يعدا طلاع دى كہ اس جہان كا حقيقى ما لك اس كى ما كى اك تر كان س بعد «يعلم مابين ايں يہ مو و ما خلفه هم » كے ذر يعدا طلاع دى كہ اس جہان كا حقيقى ما لك اس كى ما كي ت ركھنے كے علاوہ اپنى مملوكہ اشياء كى تمام خصوصيات اور جزئى تفسيلات كہ وہ گزشتہ ہوں يا آئندہ سب سے مكس طور پر باخبر اور آگاہ ہے ۔ آخر ميں «وسع كر سيده السموات ولارض» كے ذريع واضح فرما يا كنده سب سے مكس طور پر باخبر اور آگاہ ہے ۔ آخر ميں ساتھ تلى مختل ہ مارين ايں يہ مو ما خلفه مو » كے ذريع واضح فرما يا كنده سب سے مكس طور پر باخبر اور آگاہ ہے ۔ آخر مل ساتھ تلى مختل ہوات ولارض» كے ذريع واضح فرما يا كنده سب سے مكس طور پر باخبر اور آگاہ ہے ۔ آخر ميں ساتھ تلى بخشا اور اس كى او لايز ال قدرت ان تمام جہانوں كا احاطہ كے ہو ہے ہے ۔ پھر اس ليا كو اپنى طاقت وقوت كے ساتھ تلى محد دور تي ان كى ہو تي س كر ني گيس اور انہيں اس غلط تصور سے دورر كھنے ہے ليے فر مايا دلار تعالى كى ساتھ تلى محد دور تيا تى ہم ہوات ولارض» سے تم مرض مي محمد مور تي دور ركھنے ہے ليے فر مايا دار تو مالى كى ہو دى س

بي تفكان قدرت

🗉 سورهٔ بهودآیت ۲۱

المحير المري الم

مفردات راغب میں ہے: والعزیز الذی یقہر ولایقہر عزیز وہ ہوتا ہے جوغالب رہے۔مغلوب نہ ہو۔

غالب**ق**ررت

منتیجہ بیہ ہے کہاس کاخ <sup>ہس</sup>تی کا محافظ ونگہبان خداوندی قو کی وعزیز ہے۔وہ خداوند کہ جس کی قدرت ہرچیز پر غالب وقاہر ہے اور کو کی شنی حق تعالی کی قدرت کو مغلوب ومقہور نہیں کر سکتی۔اسی لئے خداوند عظیم کے لئے اس جہان <sup>ہس</sup>تی کی حفاظت مشقت اور تھ کا وٹ کا موجب نہیں اور باری تعالی کی قدرت آسانوں اور زمین کی نگہبانی سے بھی مغلوب نہیں ہوتی۔

آیت الکرس کے بارے میں اولیاء کرا ملیہم السلام سے بہت میں روایات منقول ہیں۔ان سے اس آیت کریمہ کی متعدد جہات کی معنومی حیثیت کا پیۃ چلتا ہے۔من جملہ ان کے بیہ ہے کہ آیت الکرسی پڑھنا آ دمی کواللہ تعالیٰ کی حفاظت وحمایت میں قرار دیتا ہے اور اس کی جان، مال اور عزت ہر بلااور خطرے سے محفوظ ہوجاتی ہے۔

قال رسول الله (ص): من قرأ آية الكرسى عند منامه بعث اليه ملك يحرسه حتى يصبح

## آيت الكرسي اورالېي حفاظت

رسول اکرم نے فرمایا: جوکوئی سوتے وفت آیت الکرس پڑھے، اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک فرشتہ معین کیا جاتا ہے، جواس کی حفاظت کرتا ہے تا آنکہ دہ بسلامتی صبح کرتا ہے۔

عن ابى عبدالله عليه السلام قال: اتى اخوان رسول الله (ص) فقالا انا نريد الشام فى تجارة فعلمنا ما نقول، فقال نعم اذا اويتما الى المنزل فصليا العشاء الاخرة فاذا وضع احد كما جنبيه على فراشه بعد الصلواة فليسيح تسبيح فاطمة عليها السلام ثم ليقرأ آية الكرسى فانه محفوظ من كل شيئى حتى يصبح آ

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: دو بھائی حضرت رسول اکرم کی خدمت میں شرف یاب ہوئے اور عرض کیا: ہم تجارت کے لئے شام کی طرف سفر کرنے کاعز مردکھتے ہیں، ہمیں اپنی حفاظت کے لئے تعلیم فرما یے کہ ہم کیا پڑھیں؟ آخصرت نے جواب میں ارشاد فرمایا: جب بھی کسی منزل میں وارد ہو گے تونماز عشاء کے فریضے سے فارغ ہونے کے بعد جب بستر پر جا کرلیٹوتو ابتداء

التقسيم منهج الصادقين ج٢ ص٩٢
التي منهج الصادقين ج٢ ص٩٢
٢٨٨ التي وسائل الشيعه ج٨ كتاب التي ص٢٨٨

المحتى الكرى: آسانى بيام توحيد مستحق المحتي المحتي

حضرت فاطمة الزہراعلیہاالسلام کی تنج پڑھو، اس کے بعد آیت الکری کی تلاوت کروتوں تک ہر حادثہ و بلا سے محفوظ رہو گے۔ عن ابی عبد اللله علیه السلام قال: اذا دخلت مد خلا تخافه فاقر ا هذه الایة (رَّتِ اَدْخِلُتِی مُدُخَلَ صِدُقِ وَاَحْدِ جَنی هُوْرَجَ صِدُقِ وَاجْعَلُ لِیْ مِن لَّکُونَ سُدُلْطْنًا نَصَّحِيدُوًا () <sup>[1]</sup> فاذا عائیت الذی تخافه فاقر أآیة الکر سی <sup>[1]</sup> امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: جبتم کو کی جگہ جانا پڑے کہ جہاں نوف اور ڈرتم پر طاری ہوتو وقت وخول اس آیت کو پڑھنے۔ "رب ادخلنی ...... لایز ال قدرت سے میر بے لئے طاقت بخش والی سلطنت اور مدود جے یہاں سے راتی و سی کے کہ جہاں تو اور قری کہ پڑھ اور اپن

اور جب اس چیز کودیکھو کہ جس سےتم کوخوف محسوس ہوتا ہوتو آیت الکرسی کی تلاوت کرو۔

### اطمينان كااحساس

ایک باایمان شخص جواپنی حفاظت کے قصد سے آیت الکری پڑھتا ہے، وہ خود کو خدا کے سپر دکرتا ہے۔ جب وہ''لا یودہ محفظہما'' تک پنچتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی لامحد ود قدرت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ جس سے اپنے پورے وجود میں آرام وامید کی ایک موضح طرف،'' تک پنچتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی لامحد ود قدرت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ جس سے اپنے پورے وجود میں آرام وامید کی ایک موج محسوں کرتا ہے۔ دیں تارم وامید کی ایک موج محسوں کرتا ہے۔ دوہ نو دہ اللہ تعالیٰ کی لامحد ود قدرت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ جس سے اپنے پورے وجود میں آرام وامید کی ایک موضح موت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ جس سے اپنے پورے وجود میں آرام وامید کی ایک موج محسوں کرتا ہے، کیونکہ اس نے اپنے پورے وجود میں آرام وامید کی ایک موج محسوں کرتا ہے۔ دوہ خود کو ایک قابل اطمینان نظام کے اندر محسوں کرتا ہے، کیونکہ اس نے اپنے آپ کو اس خداوند قد یر کی حفاظت و متوج موت کرتا ہے، کیونکہ اس نے اپنے آپ کو اس خداوند قد یر کی حفاظت و مترج موں کرتا ہے، کیونکہ اس نے اپنے آپ کو اس خداوند قد یر کی حفاظت و مترج میں دے دیا ہے جو اس بزرگ ترین کاخ خلقت کی بغیر کسی مشقت و زمت کے حفاظت کر ہا ہے، تو پھر یو محسون کر ماری کی حفظت و خواخت کی خطرف میں میں محسوب کر جب میں خواخت کی خواخت کی خواخت کی حضوں کرتا ہے، کیونکہ میں نے اپنے آپ کو کی مشتقت و خرمت کے حفاظت کر ہا ہے، تو پھر پی خیف سے انسان کی حفاظت اس کے لئے کیا مشکل ہے؟۔

هوالعلى العظيمر

ذات اقدس الہی نے اپنے لئے ایسے اساء کا انتخاب فرمایا جو بڑے بلنداور عظیم معانی پر مشتمل ہیں۔ اس نے لوگوں کو تظم فرمایا ہے کہ توجہ بخدا کے وقت اسے اس کے خصوص اسماء کے ذریعے پکاریں۔ ویلی الرک مشتم آمح المحسن کی فاڈ عُوْ کُم ہما ستا اور اللہ کے لئے بڑے اچھا ساء ہیں پس اسے ان کے ذریعہ پکارو پروردگار عالم کے بعض اسماء اس کے صفات ذات کے ترجمان ہیں مثلاً عالم وقد پر ہمیچ وبصیرا وربعض اسماء صفات فعل سے

> <sup>[[]</sup> سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۸۰ <sup>[[]</sup> وسائل الشیعہ ج۸ کتاب الحج ص۲۸۷ <sup>[[]</sup> سورهٔ اعراف آیت ۱۸۰

المحتى المري: آساني پيام توحيد المحتى المحتي الم

عبارت ہیں مثلاً شافی ،رزاق محی ،ممیت ۔

عالى ترين اسماءالهي

علی عظیم۔ باری تعالیٰ کے اساء میں دود داسم ہیں ، بعض روایات سے استفادہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء مبار کہ میں سے ہید دنوں عالی ترین اساء ہیں اور خود اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے لئے منتخب فرمایا ہے

عن محمد بن سنان قال سبالت ابا الحسن الرضا عليه السلام هل كان الله عارفاً بنفسه قبل ان يخلق الخلق قال نعم، قلت يراها ويسمعها قال ما كان محتاجاً الىذالك لأنه لم يكن يسالها ولايطلب منها مو نفسه و نفسه هو مو قار ته نافزة فليس يحتاج الى ان يسمى نفسه ولكنه اختار لنفسه اسماء لغيره يدعوه مهالا نه اذا لم يدع باسمه لم يعرف فاول ما اختاره لنفسه العلى العظيم لأنه اعلى الأسماء كلها فمعناه الله واسمه العلى العظيم هو اول اسمائه لانه على على كل شيئى <sup>[1]</sup>

محمد بن سنان نے حضرت امام علی رضاعلیہ السلام سے پوچھا: کیا خداوند تعالیٰ مخلوق کو طلق کرنے سے قبل اپنی ذات کی معرفت رکھتا تھا؟ آپ نے فرمایا: ہاں! اس نے عرض کیا: آیا خود کو دیکھتا اور اپنی بات کو سنتا تھا؟ آپ نے جواب دیا اسے اس کی کو کی احتیاج نہیں تھی ، کیونکہ نہ وہ اپنے آپ سے پچھ پوچھتا اور نہ ہی پچھ مانگتا تھا، وہ خود ہے اور خود تھا اور اس کی قدرت نافذتھی ۔ اس لئے اسے کو کی ضرورت نہتھی کہ اپنا کو کی نام رکھے۔ ہاں اس نے اپنے لئے پچھ مانگتا تھا، وہ خود ہے اور خود تھا اور اس کی قدرت نافذتھی ۔ اس لئے اسے کو کی کیونکہ اگر اسے اس کی نام رکھے۔ ہاں اس نے اپنے لئے پچھ نام منتخب فرمائے ہیں، تا کہ لوگ اسے ان اساء کے ذریعے پکاری کیونکہ اگر اسے اس کے نام سے نہ پکارا جائے تو نام والے کی شناخت نہ ہو سکے ہوگی ۔ سب سے اولین نام جو اللہ تعالی نے اپنے لئے منتخب فرمایا وہ ' العلی العظیم' ہے ، کیونکہ بیہ نام تمام اساء الہٰ ی میں عالی ترین اسم ہیں۔ اس لئے کہ اس میں کلمہ ' تعلی' آیا ہے کہ جو علو و

والعلى هوالرفيع القدر واذا وصف الله تعالى به فمعنالا يعلو ان يحيط به وصف الواصفين بل علم العارفين <sup>١</sup>

> <sup>Ⅲ</sup> بحارالانوارج۲ص۰ ۱۳ <sup>Ⅲ</sup> مفردات راغب<sup>°</sup> علا''ص۰۵ ۳

''علی'' کامعنی ہے رفیع القدر اور عالی منزلت۔ جب اس سے اللہ تعالیٰ کا وصف بیان کیا جاتا ہے تو اس کا معنی یہ ہوتا ہے کہ خداوند کریم اس سے بلند تر و بالاتر ہے کہ توصیف کرنے والوں کی توصیف اور معرفت حاصل کرنے والوں کاعلم اس بلند ترین ذات کا احاطہ کر سکے اور اس مقدس حقیقت تک پہنچ سکے۔

وهو العلى عن الاشياة والاضاد و الامثال و الانداد و عن امارات النقص ودلالات الحديث<sup>[]</sup>

(هوالعلى)

توصيف سے برتز

یعنی وہ خدادند تعالیٰ اس سے برتر وبالاتر ہے کہ کوئی شبیہ یا ضدر کھتا ہو،اس سے بھی بلند تر ہے کہ وہ کوئی مثل یا شریک رکھتا ہو اور وہ تمام امکانی نقائص کی علامات اور حدوث کے نشانات سے بھی بالاتر ہے۔

العظيم: اى العظيم الشان القدار النى لا يعجز لا شيئى والعالم النى لا يخفى عليه شيئى لانهاية لمقدور اته ولا ماية لمعلوماته آ

ولايئوده حظهما وهوالعلى العظيم .

یعنی آسانوں زمین اور پورے جہان کے باعظمت محل کی حفاظت اس خداوند قادروقد پر کے لئے بوجھل اور تھکا دینے والی نہیں ہے،اس لئے کہ دہ ذات اقدس الہی تمام مادی نقائص سے بالاتر اور جمز ونا توانی سے ملند تر ہے۔

> <sup>™</sup> مجمع البیان ج۱ ۲ ۳ ۳۳ <sup>™</sup> مجمع البیان ج۱ ۲ ۳ ۳۳

التي الكرى: أسمانى بيام توحيد المحفي المحفظ الم

قرآن مجید میں بہت سے مقامات ایسے ہیں جہاں اللہ تعالٰی آیت کے آخر میں اپنے چند صفات کوذ کر فرما تا ہے اور اس پر آیت کا اختتا مفرمادیتا ہے۔ یہاں قابل توجہ ککتہ پیر ہے کہ ان تمام مقامات میں انہیں صفات کا ذکر فرما تا ہے جواس آیت کے مضمون سے بہت زیادہ مناسبت رکھنےوالے ہوتے ہیں۔ مثلاً جن آیات میں اللہ تعالیٰ اپنی حکومت اور کا سَنات پر فرماں روائی کی بات کر رہا ہوتا ہے تو وہاں آیت کا اختدام انہیں صفات یر فرما تا ہے جواس کی سلطنت اور قدرت کو بیان کرتے ہیں۔ تَبْرِكَ الَّنْ يَبِيَدِيدِ الْمُلْكُ · وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيْرٌ ٥ <sup>[1]</sup> وہ ذات جس کے لئے آسانوں اورز مین کی شاہی ہےاور اللہ تعالیٰ ہر شکی پرقا در ہے۔ الَّنِ يْ لَهُ مُلْكُ السَّ**ب**لوتِ وَالْأَرْضِ • وَاللهُ عَلى كُلِّ شَيْءِ شَهِيُكُ<sup>® ال</sup> وہ ذات جس کے لئے آسانوں اورز مین کی شاہی ہے اور اللہ تعالیٰ ہرشکی پر مطلع وآگاہ ہے۔ بعض اليي آيات جن کے مضامین الہی نعمات پر مشتمل ہیں، وہ اللہ تعالٰی کی دوصفات عزیز اور حکیم پرختم ہوئی ہیں۔صفت ''عزیز'' کے ذریعے باری تعالیٰ کی غیرمحدود قدرت کی طرف اشارہ ہوتا ہےاوراس سے لوگوں کوامید بند ہوجاتی ہے۔صفت ''حکیم'' بے جا تو قعات رکھنے سے منع کرنے کے لئے ہے اورلوگوں کو سمجھاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کافضل وکرم غیر معقول اور بے نظم نہیں ، بلکہ وہ یر در دگارلوگوں پراپنی حکمت اور مصلحت کے مطابق اپنی نعمتیں نازل کرتا ہے۔ وَمَا النَّصْرُ إِلَّامِنْ عِنْدِاللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيْجِ صَّا اور مد ذہیں ہوتی مگراس اللہ کی جانب سے جوعزیز وحکیم ہے وَمَنُ يَّتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيُزٌ حَكِيْمٌ <sup>® ٢</sup> اورجوكوئي اللدتعالي يرجر وسهكر يتوب يتك اللدتعالى عزيز وحكيم ہے۔

اميددلان والےصفات

الیں آیات کہ جن لوگوں کوتو بہ کی طرف راغب کرنے ، اللہ تعالٰی کی طرف لوٹانے اور رجوع کرانے کا بیان ہے، ان کا اختیام رحمت ،مغفرت اور مہر بانی کی صفات پر کیا گیا اورا یسے صفات کولا یا گیاہے جولوگوں کے لئے امید بخش ہوتے ہیں۔

> <sup>[]</sup> سورهٔ ملک آیت ا <sup>[]</sup> سورهٔ بروج آیت ۹ <sup>[]</sup> سورهٔ آل عمران آیت ۲۶ <sup>[]]</sup> سورهٔ انفال آیت ۹<sup>۲</sup>

المحتيج المحتى المري: آساني بيام توحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتج ا

ٳڹؘۜٳڵڽ*ڐ*ؽۼ۬ڣۯٳڶڹۘٛڹؙۅٛڹۼٟؽؚؚڲٵۦٳٮٛۜٙ؋ۿۅؘٳڵۼؘڣٛۅٞۯؚٳڸڗۜڿؽۿر<sup>۞ؚؚ</sup> تحقیق اللد تعالی تمام گناہوں کو بخش سکتا ہےاور بے شک وہ غفور ورحیم ( بخشنے والارحم کرنے والا ) ہے۔ ۅؘٳڛٛؾۼڣۯۅ۫ٳڒڹۧڴؗ؞ڎؙۿٙڐؿٷڹؙۏۧٳٳڶؽۼ؞ٳڹۜٙۯڹؚۨؽڗڿؽۿۊۜۮۏ۫ۮ<sup>®™</sup> اوراینے پر دردگار سے گنا ہوں کی معافی مانگواور پھراس سے توبہ کرو، بے شک میر ارب رحیم، ودود( مہریان اور محبت کرنے والا)ہے جن آیات میں مشرکین کے عقائد کا بطلان اور یکتا پر تن کی طرف دعوت دینے کامضمون ہے، انہیں علی عظیم اور کبیر جیسی صفات پرختم کیا گیاہے۔ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَالْحَقَّ وَآنَ مَا يَسُعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ هُوَالْبَاطِلُ وَآنَ اللهَ هُوَالْعَلِقُ الْكَبِيْرُ 🐨 یہاس لئے ہے کہ تحقیق اللہ تعالیٰ ہی حق ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کےعلاوہ جسے پکارتے ہیں وہ باطل ہے۔اور بے شک اللہ تعالیٰ ہی علی وکہیر (بلند وبڑا) ہے۔ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَالْحَتَّى وَآنَّ مَا يَسْعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الْبَاطِلُ ﴿ وَآنَّ اللهَ هُوَالْعَلِيُّ الْكَبِيْرُشْ 1 ولايئوده حفظهما وهوا العلى العظيمر آيت الكرسى كامدف سب سے پہلی تقریر میں وضاحت کے ساتھ اشارہ ہوا کہ آیت الکرسی کا بنیادی ہدف انسانی افکار کو بیدار کرنا اور بشر کوخود

ساختہ معبودوں کی غلامی اور بندگی سے نجات دلانا ہے۔ بیآیت بھی ''العلی'' اور ''العظیم'' کی دوصفات پرختم ہوئی ہے۔ در حقیقت خداوند عالم ان دوصفات کے ساتھ مشرکین کوان کی جہالت کی طرف متوجہ فرمار ہا ہے اور انہیں سمجھار ہا ہے کہتم کس قدر نادان لوگ ہو کہ عقل کا خون کرر ہے ہواورا پنی انسانیت کو پامال کرر ہے ہو۔تم اپنے نادان آباءوا جداد قد یر کا شریک قرار دئے ہوئی ہے وران گھٹیا اور پست اشیاء کے سامنے بندگی اور پرستش کوا ختیار نہ کرتے۔ ہم کی بی پند نہ کرتے کہ عقل وانسی انسان کی دوسفات کے خطر کی ک

> <sup>™</sup> سورهٔ زمرآیت ۵۳ <sup>™</sup> سورهٔ جودآیت ۹۰ <sup>™</sup> سورهٔ حج آیت ۲۲ <sup>™</sup> سورهٔ لقمان آیت ۲۰

المحتيج في المرى: أساني بيام توحيد المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج المحتيج

چیز یا کسی حیوان کوخداد ندعظیم کا شریک مان لو که اللہ تعالیٰ تو (علی وعظیم) ہے۔وہ خدا تو اس سے بلند وبالا ہے کہ کسی قسم کی کوئی مخلوق اس کی شریک بن سکے۔وہ اس سے برتر ہے کہ بیعاجز ناتو ال موجودات اس کے ہمسر قرار پائیں اوران کی پرستش کی جائے۔ مُسْبِحُلْمَا لُو وَ تَعلیٰ عَمَّاً یُشْہِرِ کُوُنَ®<sup>[1]</sup> وہ ذات پاک ہے اور بلندتر ہے اس سے جسے وہ اس کا شریک بناتے ہیں۔

لائق يرستش معبود

آیت الکری اسلام کے آسانی مکتب کا توحید در عبادت کے حوالے سے تعارف کروا رہی ہے اور انسان کوایک خدا کی پرستش کی ہدایت کررہی ہے کہ یکتا پرتی ہی انسانوں کی آزادی کی بنیاد ہے۔ وہ لوگوں کواس حقیقی معبود کی شناخت کروارہی ہے جو عبادت کے لائق ہے اور انہیں ایسے بناوٹی خداؤں کی پرستش سے نجات دلارہی ہے کہ جنہیں خود رائی کے طور پر مان لیا گیا ہے۔ آیت الکری خوابیدہ عقول کو بیدار کرتی ہے اور معاشر بے کے اندر ایک فکری حرکت کوجنم دیتی ہے۔ وہ لوگوں کواس حقیقی معبود کی شناخت کروار ہی ہے جو ماحول سے باہر نکالتی ہے اور انہیں تو حید وآزادی کی نور انی فضاؤں کی سیر کراتی ہے۔ خضر سی کہ آیت الکری انسانوں کی آزادی کی نور ان فضاؤں کی سیر کراتی ہے۔

مختفر بیر که آیت الکرسی انسانوں کی آزادی کانعرہ اوران کی سعادت کا اعلان ہے۔ آیت الکرسی اسلام کی جادوانی حقیقت کا فروغ اوراس مقدس آئین کی ابدیت کی ایک شعاع ہے۔ (تمت ب**الخیر والحہ**ں ملٰہ **رب العالہین)** 

🗓 سورهٔ یونس آیت ۱۸



جمت الاسلام والمسلمين حضرت علامة شيخ محد تقى فلسفى مدخلدكى كتاب ..... ٦ يت الكرى : پيام آسانى تو حيد ( فارى ) كابياً ردوتر جمه بنده حقير سير ثمر تقى نقوى بن العلامة سيد گلاب على شاه نقوى بخارى مدخله تح مم مستر تم مورخه ٢٠ مفر المظفر ٢٩ - ١٠ هر بر وزار بعين حضرت سيد الشهد اء حضرت اما محسين بن اما معلى عليهما السلام اختام كو پېنچا ـ جب كه بير حقير امارات متحد ه عربيه كى رياست دوى يلى عزاخانة حسينى واقع شارع فهميدى زيرا نظام جناب سيد محد على شاه كو پېنچا ـ جب كه بير حقير امارات متحد ه عربيه كى رياست دوى يلى عن عزاخانة حسينى واقع شارع فهميدى زيرا نظام جناب سيد محد على شاه موسوى عشر كار بعين كى مجالس كيليز آيا ہوا ہے اور عزاخانه ندكوره كه پهلو يلى واقع شارع فهميدى زيرا نظام جناب سيد محد على شاه موسوى عشر كار بعين كى مجالس كيليز آيا ہوا ہے اور عزاخانه ندكوره كه پهلو يلى واقع اقامت گاه ميں مقيم ہے ـ بير جمع آن بروز جعرات بوقت سوادى بير كار ان كى مجالس كيليز آيا ہوا ہوا دور زاخانه ندكوره كه پهلو ميں واقع اقامت گاه ميں مقيم ہے ـ بير جمع آن بروز جعرات بوقت سوادى بير دن تمام ہوا ہے، رب العالمين سے بحق سيد الشهد اء خام آل عبا، ان كر آباء مطبر ين اورا ولا دمعصومين عيم مالسلام عنايت فرادى ـ بير دن تمام ہوا ہے، رب العالمين سے بحق سيد الشهد اء خام آل عبا، ان كر آباء مطبر ين اورا ولا دمعصومين عيم مالسلام عنايت فرما كر دو ميرى اس نا چيزى كوشش كوشرف قبوليت بخش اور عوام النا س كواس سے تاروز قيامت فيون يا ہم السلام عنايت فرما كر دو ميرى اس نا چيزى كوشش كوش كو شرف معرفت ميں كمال كو پنچ اور ہو تم كي شركر خفى وجلى سے پاك رہے ـ ہم سب

> ٳڹۜۜڞؘڶٳؾٛۅؘڹؙؙۺؙڮٷڡؘٛؿؾٵؾۅؘڡؘؿٵؾؽڹؚٮؙؖۊڒؾؚٵڶؙۼڶؠؽڹؖؖؖ ۅؘٲڣؘۊؚڞؙٲڡ۫ڔؽۧٳڶۘؽٳٮڵۊ؞ٳڹۜٵٮڵ؋ڹڝؚؽڒ۠ٛڹ۪ٳڵۛۼؚڹٵۮؚ۞

وانالا<sup>حق</sup>ر سید محد تقی نقوی بخاری عفی عنه مدرس جامعه عربیه یخزن العلوم الجعفر میه شیعه میانی ،ملتان ( پاکستان )